
Pedro Jesús Egio Rodríguez  

P
R

O
L

E
G

Ó
M

E
N

O
S

 A
 T

O
D

A
 M

E
TA

F
ÍS

IC
A

 P
R

E
S

E
N

T
E

 Y
 F

U
T

U
R

A
 

C
O

H
E

R
E

N
T

E
 J

U
N

T
O

 A
 M

I P
R

O
P

IA
 M

A
N

E
R

A
 D

E
 P

E
N

S
A

R
 PROLEGÓMENOS A TODA

METAFÍSICA PRESENTE
Y FUTURA COHERENTE 

JUNTO A MI PROPIA 
MANERA DE PENSAR

P.
 J

. E
G

IO
 R

O
D

R
ÍG

U
E

Z

CLAVES PARA LA ELABORACIÓN DE UN 
NUEVO DISCURRIR METAFÍSICO 





PROLEGÓMENOS A TODA METAFÍSICA 
PRESENTE Y FUTURA COHERENTE 

JUNTO A MI PROPIA MANERA DE PENSAR 





Pedro Jesús Egio Rodríguez

PROLEGÓMENOS A TODA 
METAFÍSICA PRESENTE Y 

FUTURA COHERENTE JUNTO A MI 
PROPIA MANERA DE PENSAR 

CLAVES PARA LA ELABORACIÓN DE UN 
NUEVO DISCURRIR METAFÍSICO



Primera edición, 2025 

El editor no se hace responsable de las opiniones recogidas, comentarios y manifestaciones 
vertidas por los autores. La presente obra recoge exclusivamente la opinión de sus autores 
como manifestación de su derecho de libertad de expresión. 

Quedan rigurosamente prohibidas, sin la autorización escrita de los titulares del Copyright, 
bajo las sanciones establecidas en las leyes, la reproducción parcial o total de esta obra por 
cualquier medio o procedimiento, comprendidos la reprografía y el tratamiento 
informático, y la distribución de ejemplares de ella mediante alquiler o préstamos públicos. 

© Pedro Jesús Egio Rodríguez 

 www.pedroegio.com

© DM 

ISBN: 979-13-87830-49-6

Depósito Legal: MU 2107-2025 

Edición a cargo de: Diego Marín Librero–Editor. S.L. 
Merced, 25.30001–Murcia 
Tfno. 968 24 28 29 / 968 23 75 78



 7 

INTRODUCCIÓN GENERAL 

1. 

El trabajo del filósofo a la hora de escribir tiene, naturalmente, 
sus peculiaridades, pues podemos dar por descontado que todo 
ser humano, se ejercite en la profesión que se ejercite, tiene sus 
propias maneras de hacer las cosas. Esto no invalida en nada la 
primera afirmación. 

Advierto lo que antecede porque al comenzar a diseñar esta 
obra pensé en que podría recoger dos tratados por el precio de 
uno, constituido el primero por un conjunto de Proposiciones 
capaces de diseñar un a modo de Marco General y el segundo por 
un conjunto muchísimo mayor de estas, dedicadas a un caso 
específico de Discurso, perfectamente encuadrable en dicho 
Marco. 

Pasando las semanas he creído conveniente dotar a esta obra 
de cuatro partes bien diferenciadas, la primera de las cuales 
recoge dicho Marco General, en tanto que las tres siguientes 
forman el Discurso particular que cabe encuadrar en el espacio 
general que habilita la Primera de ellas. La Primera Parte pues 
está constituida por las cuestiones que atañían a aquel primer 
tratado, expresando las tres siguientes un caso particular de 
discurso metafísico, ¡a la sazón el que me es propio! 

Estas tres Partes aspiran a no ser entendidas como integrantes 
de ningún discurso instalado directamente en el ámbito de la mera 
creencia religiosa. Aspiran las tres a moverse en el campo de la 
significación meramente filosófica, si bien es cierto que permiten 
la apertura a la significación propia de un determinado discurso 



 8 

teológico. No se encaminan a cualquier modo de entender la 
Teología, sino que nos empujan hacia el espacio propio de la 
Teología católica que conocemos bajo la etiqueta de “Teología de 
la Liberación”. 

Dicha etiqueta fue puesta en circulación por primera vez en 
1968 por el Sacerdote peruano Gustavo Gutiérrez Merino, 
brillantísimo teólogo a mi juicio y el juicio de otros muchos 
pensadores, por abrir muchos caminos a la reflexión y la práctica 
adecuados a la consecución de un Mundo más justo y habitable 
para todos. 

Así pues, la primera parte de esta obra aspira a establecer el 
Marco General sobre el que cobran sentido las otras tres, que 
pretende retomar el camino de la Metafísica desde la óptica que 
muchos filósofos estamos adoptando a tenor de la marcha de las 
cosas para el conjunto de las sociedades presentes en su manera 
de relacionarse, sus discursos científicos, sus logros y conflictos. 
Estas tres pretenden desplegar y clarificar un discurso situado 
más allá del manejo de las meras apariencias, de la experiencia 
dada, metafísico en sentido estricto pues. Para nada se instalan en 
el terreno de lo insondable, al que sólo se puede acceder 
exagerando las metáforas o, místicamente, en ausencia de 
discurso y presencia de lo inefable, que de alguna manera 
intentamos traducir y comunicar. 

Muchos advertirán que al titular explícitamente a la primera 
parte como “Prolegómenos a toda Metafísica presente y futura” 
estoy haciendo un guiño al gran pensador Immanuel Kant, quien 
tituló a una de sus obras más célebres “Prolegómenos a toda 
Metafísica futura que pretenda presentarse como Ciencia”. Desde 
hace casi medio siglo vengo procesando por Kant una admiración 
especial, cosa nada original de mi parte pues la mayoría de 
filósofos le seguimos con admiración. 



 9 

Kant sigue siendo un inspirador de muchísimas ideas, un 
caudal de hallazgos, a pesar de que han sucedido tantas cosas en 
estos dos últimos más de dos siglos desde que acaeció su muerte. 
Con todo en Filosofía la estabilidad de presupuestos es mucho 
mayor que la que logran los discursos particulares de carácter 
científico originados en gran medida gracias a ella. 

Debería de ser este un voluminoso texto, pero mis fuerzas son 
las propias de alguien que tiene ya 66 años de vida, por otra parte 
harto complicada. Bromeando suelo decirle a mis amigos que me 
siento como alguien que tuviera diez años más, aunque mi salud 
de momento no está excesivamente quebrantada. Sin embargo 
aún me gusta poder dedicarme a muchas cosas y ello está reñido 
con una reflexión serena y el tiempo suficiente para volcarla 
pacientemente en todas las páginas que el asunto merece. 

Habréis de conformarnos pues, mis queridísimos lectores, 
dadas mis circunstancias personales, con estas pocas páginas para 
título tan ambicioso, de forma que en esta ocasión al menos 
deberán bastaros fragmentos más o menos extensos que no 
contendrán muchas citas, aunque sí constantes guiños e 
insinuaciones, dejando que los más concienzudos de entre 
vosotros, audaces estudiosos de la Filosofía, pespunteéis los 
intersticios que mi torpeza no haya podido cubrir 
convenientemente. Sin embargo no hemos necesariamente de 
perder la esperanza en que estas insinuaciones no alcancen el 
objetivo para el que están con no poca laboriosidad urdidas. No 
nos desanimemos suponiendo que estamos ante una tarea 
demasiado titánica para nuestras fuerzas o plenamente 
desautorizada por la propia Filosofía. 

Cierto es que por mi edad me encuentro en la última etapa de 
mi vida aunque mi actividad aún parece no haber iniciado el 
camino de su declive. En 2019 publiqué un trabajo sobre 



 10 

Nietzsche que constituyó mi Tesina en 1984, lo que hice para ser 
fiel a mi evolución intelectual y no porque en esos momentos mi 
posición filosófica se redujera a lo expuesto en el mismo. Un año 
más tarde, Durante el famoso Confinamiento prácticamente 
Global que padecimos debido a la Pandemia del Covid, tuve 
ocasión, como sucedió a muchos, de dedicarme con ahínco a 
reflexionar y escribir. Publiqué entonces un Recetario de cocina 
que titulé “Mi recetario de Cartujo”. Su título dejaba ver la 
soledad que me embargó durante aquellos días, pero también 
traslucía este no ir haciéndole ascos al espacio de la relación con 
-digamos- “lo Transcendente”, mi respeto por quienes callan, 
observan e incluso son capaces de rezar. De hecho en aquellas 
tristes circunstancias aproveché también para leerme, de cabo a 
rabo, la Biblia en su versión “Biblia de Jerusalén”, redactada 
siguiendo de cerca las directrices del Concilio Vaticano II. 

Tras aquel  podemos decir que anecdótico texto culinario 
publiqué una serie de libritos de índole literaria, como “Quince 
Relatos” o “Ciento veinte Microrrelatos” que sigo teniendo por 
interesantes y muy divertidos, así como textos de enjundia 
directamente filosófica, como “Pensamientos a alturas de 2020” 
y “Cincuenta Aforismos a alturas de 2022”, continuando con mi 
novela autobiográfica “Flaco Rodríguez” y “Nietzsche y yo” en 
la misma línea, si bien este último texto tiene un peso específico 
mucho mayor en el terreno propiamente filosófico. 

Al tiempo continúo en estos últimos años con mis actividades 
musicales, aunque me he ganado la enemistad de no pocos 
circuitos culturales por mi posición abiertamente solidaria, que, 
para mi desgracia, despierta bien poca empatía a mi derredor. Con 
todo he publicado hace un par de meses un texto acerca de cómo 
elaboré mis trabajos de música experimental, que intenta mostrar 
cómo me las maravillé para componerlos, al tiempo que no he 



 11 

dejado de escribir textos de índole más directamente 
autobiográfica que no sé cuándo podrán ver la luz. 

Detallo lo anterior en un intento de evidenciar que reflexiono 
y escribo desde la mayor seriedad posible, lo que para nada está 
reñido con que a uno también le guste ser divertido, a pesar de 
que habitamos un mundo sumamente complicado, en grandísima 
medida gracias a nuestras propias acciones cargadas de una 
tremenda irresponsabilidad. No es difícil constatar la creciente 
necesidad en nuestros días de mirar más allá de nuestras narices, 
dado que delante de ellas no somos capaces de encontrar muchas 
soluciones a nuestros males. Un mirar más allá de nuestras 
narices que no tiene que comportar necesariamente enajenación 
alguna de nuestras capacidades y nuestros actos. 

La Filosofía siempre aspira a la construcción de un núcleo 
central de pensamiento que esté más allá de lo meramente dado, 
del nivel de la Física puramente dicho, que sea sostén y punto de 
partida del resto de reflexiones parciales a que debe atender, 
recogiendo a su vez todos los logros y sudores experimentados en 
esas otras parcelas, sin que deba ser calificada ni esta actitud en 
el proceder y sus resultados de inservibles, injustificables, 
oscurantistas o, peor aún, de nefastos. ¡Hemos de continuar 
atreviéndonos a pensar, siguiendo el imperativo kantiano propio 
de quienes nos queremos ilustrados antes que necios! 

 

2. 

La manera en que están escritas estas páginas viene en gran 
medida determinada por el discurso fragmentario, circular, a 
fuerza de lo cual sin embargo el discurso no se torna 
necesariamente en asistemático. Antes bien todo lo contrario, 



 12 

porque al mismo nivel de su materialidad refleja, aunque no de 
manera obvia, la esfericidad, la repetición y la diferencia; así 
como en todo momento el respeto por el Ser, siempre objeto de 
todo discurso metafísico posible, intentando circundarlo, acotarlo 
en la mayor medida posible. 

 Dirigidas a especialistas en el discurso filosófico es cierto que 
las partes Segunda, Tercera y Cuarta de esta obra tienen una 
extensión muy superior a la Primera. Espero que ello no 
constituya grave inconveniente para nadie. He elaborado en todo 
momento la forma “Quodlibetal”, muy usual en los dos últimos 
siglos de la Edad Media; esto es: he abordado Cuestiones de la 
más diversa índole, conteniendo la primera parte noventa de ellas 
y las siguientes un total de 99, todas ellas en forma de Parágrafos, 
con el estilo relativamente desenfadado practicado en aquellos 
entonces.  

Si estas páginas terminan conduciendo a la cuestión teológica 
es algo que no ha de sonrojarnos necesariamente. Es muy posible 
que los tiempos venideros hayan de reconocer en esta forma de 
proceder un intento descarnadamente humano por defender la 
Verdad, así mismo presente en el mismo Realismo nada ingenuo 
que debe competer a toda Metafísica, desde que Aristóteles se 
atreviera a incurrir en su espacio, dedicándole “14 “libros”, según 
la factura de la época. 

La Primera Parte podrá parecer más generosa, en tanto que en 
las otras tres quizá muchos detecten un narcisismo que quizá les 
resulte incómodo. Siento no poder ahorrarles a quienes así 
perciban las cosas su turbación, entendiendo que estoy en mi 
derecho a proceder a pesar de los siglos que nos preceden. Me 
siento en el derecho de escribir como mejor entienda, convencido 
de hacerlo sin perder de vista el bien común, actitud insoslayable 



 13 

en el terreno de la Filosofía, en que estas páginas se enmarcan 
decididamente. 

Situarnos en este terreno nos permitirá en todo momento estar 
pendiente de Kant, cuando en sus “Prolegómenos” nos advierte 
de las condiciones que deben cumplir los discursos para alcanzar 
su propia legitimidad, los científicos como científicos, y los que 
pretenden ir más allá, caso precisamente de los de índole 
metafísica. Nos permite así mismo recordar la manera en que 
Wittgenstein comenzó a numerar sus Proposiciones en su 
“Tractatus”, o emular al propio Nietzsche, o a cualquiera de los 
pensadores de los que hayamos de echar mano en cada caso. 

Al margen de la mayor o menor extensión de cada una de las 
cuatro partes de estos dos libros, la Segunda, Tercera y Cuarta 
pretenden articular un discurso metafísico posible, de entre otros 
tantos que pueden trazarse, entendiendo por mi parte que ningún 
discurso metafísico posible en adelante debería obstaculizar el 
sentido y las prácticas que desarrollen los discursos científicos, 
pues a la postre puede que Hegel tuviera más razón de la que 
estamos muchas veces dispuestos a concederle cuando quiso 
resumir todo en la plenitud del “Espíritu Absoluto”. 

 

3. 

Es fácil reconocer que hoy día los discursos se retuercen entre 
sí, no dejan de hacerse guiños, tomando en sus interacciones con 
facilidad un aspecto propio de la inteligentísima literatura propia 
de Jorge Luis Borges. Acerca de esta última circunstancia escribí 
en “Pensamientos a alturas de 2020” con cierta insistencia. En 
aquel texto aludí a la necesidad del discurso metafísico, 
estructurando aquella obra de conformidad con estas ideas. 



 14 

Mencioné con algún detalle a un trabajo, hoy extraviado en 
alguna de mis mudanzas de domicilio desde 1980 hasta la última 
de 1993, que presenté a don Antonio Campillo Meseguer al 
concluir el Cuarto Curso de mi Carrera en la Facultad de Filosofía 
y Ciencias de la Educación de la Universidad de Murcia. 

Así es que desde hace muchísimos años vengo pensando que 
practicar la reflexión metafísica nos es especialmente necesario 
en estos tiempos, a pesar de Nietzsche, el Neopositivismo Lógico 
o de las contraindicaciones señaladas frecuentemente por Martin 
Heidegger para el resto de pensadores a pesar de incurrir él en 
gran medida en el mismo pecado que criticaba a los demás. De 
facto los filósofos no dejamos de practicarla de una u otra forma, 
incluso aquellos que más insisten en que la detestan . Quedará 
bastante claro en esta obra que por lo que a mí respecta vuelvo a 
colegir que la Filosofía no tiene por qué sonrojarse por volver a 
ocupar, llegado el caso, el lugar de “Ancilla Theologiae”, siempre 
que asumamos que no se trata de apoyar ni al fariseísmo ni al 
descarnado Neoliberalismo individualista, causa en opinión de 
tantos de tremendos males para todos. 

Por supuesto soy consciente de que habrá gran cantidad de 
filósofos que no estarán dispuestos a construir discursos 
metafísicos similares al que por mi parte gusto de arbitrar. No 
invalida eso en cualquier caso a mi juicio mi concepción de las 
cosas, porque concuerda plenamente con lo que cabe exigir a toda 
Metafísica que reclame para sí no un estatuto científico al modo 
de las Ciencias Exactas, estatuto que en ningún caso ha de 
corresponderles, pero sí Sentido y Coherencia suficientes incluso 
para conducir a las diversas praxis adecuadas a la consecución de 
un Mundo Justo e inclusivo preocupado por evitar la desaparición 
de nuestra especie. 



 15 

 El discurso filosófico está llamado a ofrecernos la posibilidad 
de comprender el Ser, lo que hay; y al tiempo a mejorar nuestras 
condiciones de vida en nuestro queridísimo Planeta. Ese debe ser 
su esfuerzo, sin escatimar todo lo necesario para estar a la altura 
de esas especiales circunstancias. 

Incluso, si se juzgara que en mi caso todo mi discurrir se 
reduce a mero juego de términos, a una concatenación más o 
menos afortunada de afirmaciones no verificables, será esta una 
objeción de bien poco peso, porque no podrá negárseme que se 
trata en todo caso de un juego inocente, establecido con el mejor 
de los ánimos e intenciones. 

Permítaseme mencionar nuevamente a Immanuel Kant, a 
quien siempre tengo bien presente en mis escritos y mis 
reflexiones. En ningún momento estamos traicionando sus 
directrices. Es más: creo que profundizamos en sus enseñanzas. 
Lo que sucede es que los dos siglos y medio que de él nos separan 
nos sitúan en la posición de hacer valer la reflexión metafísica, 
esto sí: exigiéndole, en gran medida siguiendo su propio 
proceder, determinadas garantías para que tenga sentido y sea 
coherente, de forma que en modo alguno estamos frontalmente 
opuestos al discurrir que le fue propio. 

 Nosotros también somos conscientes de que la Razón en su 
uso teórico, científico, no es capaz de sintetizar todo el saber. Es 
en la práctica donde nos vemos obligados a levantar un discurso 
que se alza por sobre la experiencia inmediata, para intentar dar 
un sentido a nuestras decisiones y nuestros quehaceres, e incluso 
a nuestra “Praxis Social” como especie. 

Murcia, 1 de julio de 2025. 





PARTE PRIMERA 

PROLEGÓMENOS A TODA METAFÍSICA 
COHERENTE PRESENTE Y FUTURA 





 19 

SECCIÓN PRIMERA 

Cuestiones Previas 

   1.1.1.- La primera cuestión que hemos de tener en cuenta es 
el hecho de que en esta Primera Parte como en las demás que 
integran esta obra estoy constreñido a ser necesariamente parcial, 
porque su objetivo, trazar las condiciones de sentido para los 
discursos metafísicos y para el mío en particular constituye 
indudablemente un objetivo demasiado ambicioso de cubrir por 
alguien de mi edad y circunstancias. Pero dado que la dificultad 
de esta empresa se le presentará a cualquiera que tenga mis 
mismas pretensiones estoy obligado a ser menos severo para 
conmigo y a no perder el tiempo con excusas innecesarias. Así 
pues, como suele decirse, ¡Andando que es gerundio! 

   1.1.2.- La segunda Cuestión que debo resaltar concierne al 
relevante hecho de que en “Nietzsche y yo" mostré algunas de las 
claves que pienso conforman los discursos metafísicos en la 
actualidad y a los que estén por venir. Claves que, si aceptamos 
estas premisas, igualmente conforman mi propio discurrir, 
apoyado, como allí he tenido oportunidad de señalar, en tres 
pilares: la Coherencia y la concienciación, el reconocimiento del 
carácter racional y mistérico del ser en cuanto tal, objeto de todo 
discurso metafísico y, en tercer lugar, el reconocimiento de la 



 20 

supremacía del Orden por sobre el caos o azar; esto es, el 
reconocimiento del sentido de “lo que hay”. Este tercer pilar deja 
ver a las claras mi deriva hacia la Teología, en la forma que le es 
propia a la a la llamada Teología de la Liberación. 

 

   1.1.3.- Es de prever que muchos discursos metafísicos sigan 
convergiendo en la consideración de estos tres pilares, pero sobre 
todo habrán de converger en el primero de ellos: la cuestión de la 
necesidad de alcanzar un mayor nivel de concienciación y de 
partir de la Conciencia como fundamento idóneo para el “estudio 
del ser en general”. 

Concienciación también entendida en el sentido de aspirar a 
llegar al mayor número de estudiosos posible, sin avergonzarnos 
de coexistir con el resto de discursos y prácticas propias del ser 
humano. 

 

   1.1.4.- Las premisas anteriores implicarán sin duda el volver 
a interesarnos vivamente por el estatuto del Sujeto de 
Conocimiento, sus límites, y sus especificidades. Prestar así 
mismo atención a las relaciones entre mente y cuerpo, a las 
nociones de Espíritu, Alma, Voluntad, y otras del estilo, términos 
todos cargados de polisemia, que nos han venido concerniendo 
desde los tiempos de la llegada, en el Siglo V A.D.C., del 
pensamiento filosófico a Atenas. 

 

   1.1.5.- Estos discursos conservarán muchas de las 
características de las metafísicas que nos han precedido y de las 
cuestiones tratadas por ellas, también respecto del Realismo, el 
Idealismo, el Materialismo, la percepción, de forma que no 



 21 

podrán prescindir del trabajo ya elaborado más o menos 
penosamente, más o menos felizmente, desde Platón, y aun antes, 
Aristóteles, durante la Edad Media,, etc., etc., hasta la irrupción 
de los Existencialismos y aun después. 

 

   1.1.6.- La cuestión de la historicidad será igualmente central 
en ellos. Habrán de tenerla en cuenta ineludiblemente, en una u 
otra manera, concediéndole el valor que corresponda a cada 
discurrir en su caso. Es por ello que en la siguiente sección vamos 
a intentar abordar los pasos esenciales que los filósofos hemos 
recorrido hasta este momento, los comienzos del Siglo XXI tras 
la irrupción en la Historia de Jesús de Nazareth. 

Dado que el pensamiento metafísico es propio de Occidente 
hemos de acogernos sin ningún tipo de rubor a la datación propia 
del Hemisferio Occidental, reconociendo la inmensa mayoría de 
intelectuales que el pensamiento metafísico adquiere hoy día 
pleno estatus global.  

 

   1.1.7.- En tal sentido no vamos a ser capaces de elaborar 
tampoco en esta ocasión un listado demasiado canónico en el 
apartado dedicado a la Bibliografía, porque es cierto que las 
reflexiones que vamos a verter en todas estas páginas se apoyan 
en el concienzudo estudio de la obra casi completa de los autores 
más centrales del pensamiento filosófico occidental, con lo que 
me excuso, ya desde este momento, de aludir a citar las ediciones 
de la obra completa de dichos pensadores. 

 

   1.1.8.- Es así mismo una cuestión previa de interés reconocer 
de mi parte mis limitados conocimientos en profundidad de otros 



 22 

idiomas que no sean el Castellano, el Latín o el Griego antiguo, 
sin ser tampoco un especialista en estos dos últimos. Habremos 
de confiar en mi conocimiento logrado gracias a las buenísimas 
traducciones al castellano del vastísimo saber filosófico, un 
trabajo hecho no a base de Inteligencia Artificial sino por parte 
de seres humanos verdaderos maestros en esas lides, cosa 
entendible por cuanto el funcionamiento de la Inteligencia 
Artificial a este respecto también es extremadamente reciente. 

 

   1.1.9.- Es muy posible que para muchos estas páginas 
abunden en redundancias innecesarias, aunque prefiero que se 
pueda advertir que ello se debe en casi todos los casos a no 
apreciar correctamente las identidades y diferencias presentes en 
muchos de los temas y problemas que hemos de abordar, a veces 
demasiado deprisa, como haciendo girar un caleidoscopio, con lo 
que quizá destaque más su repetición de lo mismo que las 
diferencias, debido a la magnitud de la tarea que nos hemos 
propuesto. 

 

   1.1.10.- Estas percepciones de redundancias, más que de 
sutiles matices, pueden impedir captar coloraciones precisas, por 
tener que remitirnos desde ópticas divergentes a temas y 
problemas adyacentes y persistentes a lo largo de toda la obra, a 
pesar de haber puesto todo el cuidado en que la redundancia no 
equivalga a mera repetición ante quienes hagan conmigo este 
doble recorrido, que atiende a una generalidad de discursos y a la 
particularidad del mío. 

 



 23 

   1.1.11.- La Sección Tercera de esta Parte con toda la 
Segunda darán más sensación de redundancia que el resto de 
Secciones y Partes de esta obra. La percepción de redundancia 
decaerá suficientemente reparando en que en esta Primera Parte 
hablamos en términos generales, en tanto que en el resto de la 
obra nos referimos a un caso concreto y posible de discurrir: el 
discurso metafísico que intento articular con mayor o menor 
fortuna aproximadamente de forma explícita desde hace unos 
cinco o seis años. 

 

   1.1.12.- Yo mismo he descrito la evolución de mi 
pensamiento en mi obra precedente “Nietzsche y yo”. Con 
brevedad he de señalar aquí que puede seguirse a lo largo de todos 
mis textos, la mayoría de ellos publicados gracias a la amabilidad 
que caracteriza a la prestigiosa Editorial murciana propiedad de 
Don Diego Marín a partir de 2019. En estos 6 años llevo 
publicados 9 libros, muy variopintos entre sí, reflejo de mi propia 
experiencia vital. La Filosofía, la Música y lo que entendemos por 
“Preocupación Social” están presentes en todos ellos en mayor o 
menor medida, si bien la Filosofía es la preocupación que más me 
define y más presente en ellos. 

 

   1.1.13.- Habrá de tenerse en cuenta lo apuntado en la 
Cuestión que precede, en el sentido de que, con todo, mis 
actividades no se ciñen tan sólo al terreno de la reflexión 
filosófica, lo que puede restar peso a la misma, por cuanto que he 
de repartir convenientemente mi tiempo para atender a todas ellas 
en la debida proporción. 

He tenido oportunidad, por ejemplo, como músico de subirme 
a unos cuantos escenarios por mi Región, siempre intentando 



 24 

moverme en coherencia con mi forma de pensar, lo que me obliga 
a tener que pagar frecuentemente un alto precio por lo que 
considero valentía de mi parte, sin que me arrepienta de tener que 
satisfacer esa siempre incómoda deuda. Advierte Kant en la 
segunda de sus “Críticas” que las líneas del deber y de la felicidad 
no tienen por qué ser líneas paralelas que nunca convergen  

 

   1.1.14.- Los discursos metafísicos siempre han estado en 
constante feedback con sus “cotextos” y sus contextos. Este modo 
de darse la Metafísica no ha cambiado por necesidad, ni por 
necesidad ha de cambiar en adelante, se dedique a ella un 
esmerado filósofo, o alguien que proceda del campo de las 
ciencias, o del Pensamiento Oriental, o de las Artes, siempre que 
busque la mayor rigurosidad posible. 

Por lo que a mí respecta No ha de causarme ningún problema 
que alguien considere esta obra como el artificio de un filósofo, 
científico o artista mediocre, o el juego de un niño irresponsable. 
Se trataría de un juego en que no tengo mucho que perder y sí 
mucho que ganar.  

 

   1.1.15.- A su vez la Metafísica ha sido requerida 
constantemente desde el mismo momento de su aparición. 
Ningún filósofo ha logrado hasta la fecha sacudírsela de encima. 
Otra cosa es que adopte estas o aquellas reformulaciones más o 
menos explícitas, pues incluso los discursos más experimentales 
y positivistas se sitúan en su espacio, al describir constantemente 
objetos y “estados de cosas” y “situaciones” que no pueden 
señalarse con el dedo. 

 



 25 

   1.1.16.- Ha de comprenderse la pertinencia de la atención a 
los Fragmentos de los Presocráticos, y a las obras completas de 
Platón, Aristóteles, San Agustín, Santo Tomás, Descartes, Hume, 
Kant, Hegel, Marx, Nietzsche, como, llegados a este punto, a los 
textos principales de todos los filósofos del Siglo XX. Pero 
también toda la producción filosófica posible de este primer 
cuarto del Siglo XXI, así como las obras generales que son ya 
canónicas en los estudios de Filosofía, como las historias de la 
Filosofía, los Diccionarios de Filosofía y las Monografías más 
afamadas. Al tiempo que hemos de considerar todos los textos 
que nos abren al campo de los saberes particulares, propios de las 
ciencias Naturales, la Física en su triple aspecto actual más las 
Ciencias de la Vida y Sociales, así como los textos literarios y las 
producciones artísticas en general, clásicas, plásticas, incluyendo 
el llamado “Séptimo arte” y las Vanguardias de todo tipo, 
preñadas por la multidisciplinariedad y por la inclusión de la 
Electrónica y la posterior informatización y la Digitalización de 
los discursos y las prácticas discursivas. 

 

  1.1.17.- El discurso metafísico ha adoptado a lo largo de la 
Historia multitud de formas. Su primera enunciación, bajo el 
nombre de “Filosofía primera”, se debe a Aristóteles, quien le 
dedicó 14 “Biblioi”, Libros, 14 rollos de papiro, que fueron 
clasificados convenientemente por Andrómico de Rodas en la 
Biblioteca Alejandrina más allá de los 8 rollos de papiro que 
contenían su discurso acerca de la Física o la “Naturaleza”: un 
“Perí-physeos” bastante más “desarrollado” que los fragmentos 
que nos han quedado de sus predecesores. 

Desde aquellos siglos el Pensamiento Filosófico ha ido 
recorriendo multitud de senderos. Los más adeptos a Aristóteles, 
con el transcurrir del tiempo, han llegado a decir que la Metafísica 



 26 

opera en el “tercer grado de abstracción”, más allá de la 
abstracción de la Física y de la Matemática, competiéndole a la 
Metafísica abstraer de todas las cosas el hecho de que “son”, “su 
“ser”. 

Podemos seguir admitiendo esta forma de ver las cosas, pero 
habremos de complementarla con muchas más consideraciones. 
De lo contrario apenas si habremos aportado algo a la reflexión 
filosófica después de 28 siglos. 

  

   1.1.18.- En Filosofía por lo general todo suma. Los discursos 
filosóficos se enriquecen entre sí, espaciotemporalmente; esto es: 
a lo largo y ancho del Planeta y entre corrientes más o menos 
distantes en el tiempo. Esto parece ser así, apostemos por el 
sentido histórico que queramos apostar, independientemente de 
que estemos más proclives a seguir el punto de vista propio de la 
Filosofía continental europea o más a la forma de analizar las 
cosas los filósofos que se formaron en las Universidades de 
Oxford y Cambridge. 

 

   1.1.19.- Todas estas cuestiones previas están enunciadas 
mediante Proposiciones, aunque se trate de Proposiciones de 
índole metafísica. En todo caso son Proposiciones. No hemos de 
multiplicar innecesariamente las instancias del discurso. Las 
simplificaciones, como enseñaba Ockham, no suelen sentar mal 
al discurrir propio de los filósofos. 

 

   1.1.20.- Todas estas Cuestiones Previas preparan el terreno 
para contextualizar de forma más adecuada a las que integran la 
Sección Tercera de esta Primera Parte, que refieren las claves que 



 27 

cumplen, o deben cumplir, las metafísicas actuales y futuras, y, 
por ende, mi propio discurrir a ese mismo nivel. 

1.1.21.- Estas cuestiones previas, por tanto, valen realmente 
así mismo para cualquier discurso metafísico, en cualquier 
tiempo y lugar, por lo que constituyen así mismo pues el 
adecuado Hall a mi propio pensamiento, sólo que en mi discurrir 
adquieren tintes particulares, propias de un punto de vista global, 
integrador, convergente, que en consecuencia no se aleja del 
mundo en que vivimos. Todo lo contrario: mi construcción 
metafísica pretende empujar a la acción que intenta asegurar la 
habitabilidad de nuestro mundo. 

 

   1.1.22.- Las siguientes Proposiciones desarrollan una de las 
direcciones posibles de mi pensamiento y corroboran las 
Proposiciones que conforman la Cuestión precedente. 

Sea por ejemplo la cuestión de la Guerra de Gaza que tanto 
dolor nos está generando a todos, de manera más o menos 
consciente. Las metafísicas en general de nuestro tiempo y del 
futuro habrán de reflexionar sobre este asunto, como deben de 
reflexionar acerca de todo lo que hay. 

 En mi caso particular sigo esta misma clave: la de reflexionar 
sobre la situación geopolítica internacional, pero aplicaré, 
consecuentemente, mi propia metodología para entenderla y mi 
propia manera de actuar ante esta sin duda angustiosa situación. 

 

   1.1.23.- Toda Metafísica está constituida por un conjunto de 
verdades que integran un Sistema. 

 



 28 

1.1.24.- Todo Sistema aspira a generar una Totalidad sin que 
consiga acotarla por completo. 

1.1.25.- Los filósofos, en mayor o menor medida, son 
conscientes del drama que supone el hecho de que su discurso 
está afectado por esta impotencia intrínseca. Sin embargo se 
resarce fácilmente del sufrimiento originado por este drama en la 
medida en que son conscientes de que el mismo afecta a cualquier 
Sistema que el ser humano consigue levantar.  

 

   1.1.26.- Los discursos metafísicos son sistemas que 
conviven entre multitud de sistemas, lo que genera un 
enriquecimiento mutuo entre todos ellos en todo tiempo y lugar. 

 

   1.1.27.- El hecho de que la Historia se superpone a la 
Naturaleza no invalida a la proposición anterior. 

 

   1.1.28.- Los sistemas metafísicos persiguen la Totalidad en 
forma más radical que los discursos de carácter científico.  

 

   1.1.29.- Las Proposiciones de la Metafísica tienen sentido. 
Pueden entenderse por cualquier mente humana que quiera usar 
su capacidad racional o intelectiva, sin que ahora necesitemos 
entrar en la cuestión del sentido que pueda otorgarse a estas 
palabras, a su vez igualmente entendibles. 

 

   1.1.30.- El sentido de las Proposiciones metafísicas es lógico 
puesto que estas pueden formar razonamientos extensísimos. 



 29 

Por supuesto que a su vez dichas proposiciones no precisan de 
la experimentación propia de las emitidas por los discursos de las 
Ciencias Naturales. No ocupan exactamente el mismo espacio 
que las proposiciones generadas por los astrofísicos, físicos 
cuánticos, ni siquiera tienen por qué estar al nivel de las leyes de 
Newton. 

Y sin embargo no por eso carecen del sentido que les es propio. 





 31 

 

 

 

 

SECCIÓN SEGUNDA 

BREVE RECORRIDO HISTÓRICO 

 

 

   Consideraciones previas. 

Para efectuar este recorrido me serviré de las notas que elaboré 
para complacer a mis compañeros de la Tertulia de la O.N.C.E. 
de Murcia en 2011, tras comentarles, durante una sesión de la 
misma, la novela “El Mundo de Sofía” de Jostein Gaarder. Fue el 
caso que a raíz de aquello me solicitaron que les trazara un breve 
recorrido por la Historia de la Filosofía, lo que logramos hacer 
durante cinco maratonianas sesiones que comenzaron el primer 
miércoles de aquel mes de febrero, sumando un total de unas doce 
horas. A pesar de que he titulado algún documento basado en esas 
notas como “Historia de la Filosofía contada en diez horas” 
recuerdo ahora perfectamente que necesitamos no 4 sino 5 
sesiones. 

Adjunto así mismo los textos que leímos en esas jornadas, 
concienzudamente elegidos para ilustrar mis palabras con los 
fragmentos más elocuentes, a fin de intentar hacerme entender lo 
mejor posible por mis compañeros, de recorrido intelectual muy 



 32 

diverso. Desde luego ¡eran días en que aquella tertulia gozaba de 
muy buena salud! 

Tales textos siguen conservando aquella virtualidad de forma 
que podré referirme a ellos en el transcurso de todas estas páginas. 
Siguen numerados entre paréntesis para su mejor localización. 

Transcribo aquí íntegros los más breves, señalando 
debidamente los más extensos para que puedan ser identificados 
sin problemas por lectores suficientemente diestros en Filosofía. 

Así mismo, tras las cuestiones que siguen, que no son más que 
el guion de aquellas 5 memorables jornadas, perfilo algunas más, 
a fin de que alcance más sentido la Sección que ahora nos ocupa. 

Lamentablemente Nos es aquí imposible dotar de más 
contenido a estas Cuestiones de carácter histórico, a fin de que 
esta obra no adquiera dimensiones más allá de las que soy capaz 
de concederle. 

 

   1.2.1- Podríamos formular el problema al que en esta 
Sección nos enfrentamos como "qué ha necesitado pensar el 
hombre". O, mejor, “qué se ha visto abocado a pensar el hombre", 
cuando logró llegar a situarse fuera de la discursividad de carácter 
mítico”. 

 

   1.2.2.- ¿Qué puede mostrarnos un recorrido por la historia 
de la filosofía?: la HT de la FIL. muestra logros y limitaciones; 
en general, logros = dar sentidos en momentos dados a problemas 
dados, dar marco de referencia; limitaciones, en cuanto que no 
han habido soluciones plenamente estables o totalmente 
acabadas. 



 33 

Nos toca dejar abierta esta cuestión hasta el final de este 
recorrido, momento en que podremos abordarla más 
certeramente. 

1.2.3.- Sin embargo no podremos dejar de abordar todas estas 
otras cuestiones que están como rondando a la anterior, antes o 
después según el caso:, el nacimiento de la filas tres teorías 
principales al respecto; el estatuto de la verdad; 

 KANT fundamental, todavía complicando más todo; 

Kant abre la modernidad y casi donde estamos a nivel de qué 
conocemos,  

los primeros intrépidos, 
las cosmogonías, 
relevancia del lenguaje, como posibilitador y limitador, 
la emergencia de lo social, 
 la teoría del árbol de las ciencias; 
¿y Nietzsche qué?, el estatuto de lo lógico, el logos, 
la complejidad del, ¿ser?, 
¿saltos en el vacío? 
el sueño metafísico; 
el huevo y la gallina. fil reflejo occidente, occidente reflejo fil. 
¡Iniciemos el recorrido en la medida de nuestras posibilidades! 

   1.2.4.- Comencemos atendiendo al comienzo de estas tres 
cosmogonías: 

El comienzo de la Teogonía de Hesíodo, 

el poema babilónico “Enuma Elis”, 



 34 

el Libro del Génesis, mucho más conocido para todos 
nosotros. 

 

Siguen a continuación los referidos textos: 

 

(1). Fragmento de la Teogonía de Hesíodo: 

“En primer lugar existió, realmente, el Caos. Luego Gea, de 
ancho pecho, sede siempre firme de todos los inmortales que 
ocupan la cima del nevado Olimpo; 

[en lo más profundo de la tierra de amplios caminos, el 
sombrío Tártaro], y Eros, el más bello entre los dioses inmortales, 
desatador de miembros, que 

en los pechos de todos los dioses y de todos los hombres su 
mente y prudente decisión somete. 

Del Caos nacieron Érebo y la negra Noche. De la Noche, a su 
vez, surgieron Éter y Hémera, a los que engendró como fruto de 
sus amores con Érebo.  

Y Tierra engendró lo primero, igual a sí misma  

el cielo estrellado, para que por todas partes la cubriera,  

a fin de que para los felices dioses fuera sede por siempre 
segura.  

También engendró los grandes montes, gratas moradas de unas 
diosas,  

las ninfas, que habitan por los abruptos montes. 

Asimismo dio a luz al mar imposible de secar, de impetuosa 
corriente...” 



 35 

 

(2). Poema babilónico Enuma Elis: 

“Cuando en lo alto el cielo no había sido nombrado, 

no había sido llamada con un nombre abajo la tierra firme, 

nada más había que el Apsu primordial, su progenitor, 

(y) Mummu-Tiamat, la que parió a todos ellos, 

mezcladas sus aguas como un solo cuerpo. 

No había sido trenzada ninguna choza de cañas, no había 
aparecido 

marisma alguna, 

cuando ningún dios había recibido la existencia, 

no llamados por un nombre, indeterminados sus destinos, 

sucedió que los dioses fueron formados en su seno”.  

 

(3). Génesis: 

“En el principio creó Dios el cielo y la tierra. La tierra era caos 
y confusión y oscuridad por encima del abismo, y un viento de 
Dios aleteaba por encima 

de las aguas. 

Dijo Dios: «Haya luz», y hubo luz. Vio Dios que la luz estaba 
bien, y apartó Dios la luz de la oscuridad; y llamó Dios a la luz 
«día», y a la oscuridad 

la llamó «noche». Y atardeció y amaneció: día primero. Dijo 
Dios: «Haya un firmamento por en medio de las aguas, que las 
aparte unas de otras.» E hizo 



 36 

Dios el firmamento; y apartó las aguas de por debajo del 
firmamento de las aguas de por encima del firmamento. Y así fue. 
Y llamó Dios al firmamento «cielo». 

Y atardeció y amaneció: día segundo. 

Dijo Dios: «Acumúlense las aguas de por debajo del 
firmamento en un solo conjunto, y déjese ver lo seco»; y así fue. 
Y llamó Dios a lo seco «tierra», y 

al conjunto de las aguas lo llamó «mar»; y vio Dios que estaba 
bien. 

 

   1.2.5.- el discurso mítico, no racional, por doquier y previo 
al nacimiento de la filosofía. 

Teorías del nacimiento de la actitud racionalizadora de la 
Filosofía, del paso del mito al logos: 

Para BURNET su nacimiento fue un milagro; partió de cero, 
sin que acertemos a saber por qué; 

Para CORNFORD no hay ruptura entre mito y filosofía; no se 
trata de discursos propiamente diferentes; 

J. P. Vernant considera que hay novedad en el discurso 
filosófico porque hay novedades económicas y sociales en la 
sociedad del momento, la sociedad de la Grecia de esta época, 
que posibilitan y demandan la llegada de la Filosofía: caída de 
estructuras feudales, del papel de los sacerdotes, generalización 
de la escritura; 

  

   1.2.6.- Hemos de considerar ahora. siguiendo mis propias 
notas según he señalado más arriba- a tres filósofos presocráticos: 



 37 

Anaximandro, Parménides y Demócrito. Se trata de los primeros 
físicos, como dirá de ellos dos siglos más tarde Aristóteles, 
aunque en este caso esto es más manifiesto en Demócrito y sus 
afirmaciones sobre la composición atómica de toda la naturaleza, 
a partir de elementos átomos o indivisibles en castellano; 
Parménides asombra con su racionalidad máxima en “las dos 
únicas vías posibles de la verdad”, del ser y del no ser, esta última 
impracticable. 

Atendamos a estos fragmentos de sus textos: 

(4). ANAXIMANDRO: 

“El principio (arjé) de todas las cosas es lo indeterminado 

ápeiron. 

Ahora bien, allí mismo donde hay generación para las cosas, 
allí se produce también la destrucción, según la necesidad; en 
efecto, pagan las culpas unas 

a otras y la reparación de la injusticia, según el orden del 
tiempo”. 

(5). PARMÉNIDES: 

“1, Y así tendrás todo que averiguar, 

 tanto de la bien redonda verdad el corazón imperturbable 

 como de los mortales los pareceres en los que verdadera 
fidelidad no hay, 

 y aprenderás también esto: cómo lo múltiple pareciente 



 38 

 tenía que hacerse aceptable, penetrándolo todo por todas 
partes. 

Vía de la Verdad. 

2, Pues bien, yo te diré -cuida tu de la palabra escuchada- 

 las únicas vías de indagación que se echan de ver. 

 La primera, que es y que no es posible no ser, 

 de persuasión es sendero (pues a la verdad sigue). 

 La otra, que no es y que es necesario no ser, 

 un sendero, te digo, enteramente impracticable. ( 

...(. Lo mismo es inteligir y ser”. 

(6). Demócrito. 

“... estos átomos se mueven en el vacío infinito, separados 
unos de otros y diferentes entre sí en figuras, tamaños, posición y 
orden; al sorprenderse unos a otros colisionan y algunos son 
expulsados mediante sacudidas al azar en cualquier dirección, 
mientras que otros, entrelazándose mutuamente en consonancia 
con la congruencia de sus figuras, tamaños, posiciones y 
ordenamientos, se mantienen unidos y así originan el nacimiento 
de los cuerpos compuestos.” (Transmitido por Simplicio). 

   1.2.8.- Consideremos ahora la realidad de la Polis griega en 
el Siglo V A.D.C., la controversia racional, la emergencia sin 
tutela mítica de los problemas sociales “políticos”, 
antropológicos. Es el marco en que se movieron los Sofistas, 
Sócrates y Platón. 



 39 

Platón: La reflexión pausada, dialogada, para mostrar todas las 
posiciones posibles, pero inclinándose hacia lo estable, las ideas 
como el ser real, por encima de lo confuso del mundo sensible. 
Los grados del conocimiento nos van elevando de lo más 
equívoco a lo inefable, de las sombras a la luz. Sirvámosnos de 
estos dos textos de Platón: 

(7). PLATÓN, “República”, final del Libro VI, el denominado 
“Símil de la Línea”. 

“--Toma, pues, una línea que esté cortada en dos segmentos 
desiguales y vuelve a cortar cada uno de los segmentos, el del 
género visible y el del inteligible, siguiendo la misma proporción. 
Entonces tendrás, clasificados según la mayor claridad u 
oscuridad de cada uno: en el mundo visible, un primer 
segmento, el de las imágenes. Llamo imágenes ante todo a las 
sombras y, en segundo lugar, a las figuras que se forman en el 
agua y en todo lo que es compacto, pulido y brillante y a 
otras cosas semejantes, si es que me entiendes”. (…). 

(8). Platón. República, Libro VII, Mito de la caverna. 

“--Imagínate, pues, a unos hombres en un antro subterráneo 
como una caverna —con la entrada que se abre hacia la luz—, 
donde se encuentran desde la infancia y atados de piernas y 
cuello, de manera que deben mirar siempre hacia delante, sin 
poder girar la cabeza a causa de las cadenas. Supón que, detrás 
de ellos, a cierta distancia y a cierta altura, hay un fuego que 
les da claridad y un camino entre este fuego y los cautivos. 
Admite que un muro rodea el camino, como los parapetos que 
los charlatanes de feria ponen entre ellos y los espectadores 
para esconder las trampas y mantener en secreto las 
maravillas que muestran”. (…). 



 40 

   1.2.9.- Seguimos en la Polis, en Atenas, pero ahora en El 
Liceo aristotélico, atendiendo a la validez de lo sensible; 
clasificando sin descanso, puliendo terminología técnica, 
investigando en varios campos, física, estudio de los animales, 
ética, política, lógica…; orgulloso de poder establecer el espacio 
de la ciencia primera, que considera los principios de las demás 
ciencias; “ciencia del ser en general”, creando una basta “escuela” 
con todo ello. 

Con Platón y Aristóteles la producción filosófica ya comienza 
a ser ingente aunque gran parte, sobre todo de Aristóteles, se 
pierda durante la Edad Media. 

Para comprobar su exhaustividad mostramos los índices de sus 
tratados de Física y “Filosofía Primera”. o saber primero, luego 
llamado Metafísica por un criterio bibliográfico establecido por 
el bibliotecario de la Biblioteca de Alejandría Andrómico de 
Rodas: libros metá tá fisiké (más allá de los de física), pero el 
nombre tendrá éxito en toda la historia del pensamiento;  

(9). Índice de la Física de Aristóteles. (Véase). 

(10). Índice de la Metafísica de Aristóteles. (Véase). 

(11). ARISTÓTELES, Metafísica, libro Cuarto. I. Del ser en 
tanto que ser. 

“Hay una ciencia que estudia el ser en tanto que ser y los 
accidentes propios del ser. Esta ciencia es diferente de todas las 
ciencias particulares, porque ninguna de ellas estudia en general 
el ser en tanto que ser. Estas ciencias sólo tratan del ser bajo cierto 



 41 

punto de vista, y sólo desde este punto de vista estudian sus 
accidentes; en este caso están las ciencias matemáticas. Pero 
puesto que indagamos los principios, las causas más elevadas, es 
evidente que estos principios deben de tener una naturaleza 
propia. Por tanto, si los que han indagado los elementos de los 
seres buscaban estos principios, debían necesariamente estudiar 
los elementos del ser, no en tanto que accidentes, sino en tanto 
que seres. Por esta razón debemos nosotros también estudiar las 
causas primeras del ser en tanto que ser. (…). 

   1.2.10.- Tras Aristóteles y hasta S. Agustín, se extiende el 
periodo Helenístico; pensamiento fragmentado en varias 
direcciones: Cínicos, Estoicos, Epicúreos, Neoplatónicos, 
escépticos, eclécticos, pero así mismo pensamiento judío y 
florecimiento de Roma, hasta que en el Siglo IV comienza la Alta 
Edad Media,  retocando los hallazgos de Platón y Aristóteles, con 
incidencia sobre todo en preocupaciones antropológicas; el 
problema del alma, la felicidad, la relación con el todo;  

Destacamos a Epicuro, preocupado por la cuestión de la 
felicidad en ausencia del discurso mítico. Veamos el siguiente 
fragmento 

(12). Carta de Epicuro a Meneceo. Acerca de la salud. 

”Que nadie, mientras sea joven, se muestre remiso en filosofar, 
ni, al llegar a viejo, de filosofar se canse. Porque, para alcanzar la 
salud del alma, nunca se es demasiado viejo ni demasiado joven”. 
(…). 



 42 

   1.2.11.- En mitad de este periodo que sigue a Aristóteles y 
llega hasta San Agustín y la Patrística acaece la irrupción de la 
figura de Cristo. Debe analizarse por su asimilación por parte del 
pensamiento filosófico, dejando más allá cualquier consideración 
religiosa; en historia de la filosofía procedemos así para ser 
objetivos, asumiendo que el corpus doctrinal del cristianismo se 
va sedimentando poco a poco, con amalgama de muchos 
elementos, habiendo ínfima documentación histórica del 
personaje real. En todo caso la figura de Jesús de Nazaret va a 
estar muy presente en esta obra, sobre todo en su segunda parte, 
por lo que no hay problema en que sigamos adelante con la 
siguiente cuestión a la que hemos de atender ahora, continuando 
con el decurso de la Historia de la Filosofía Occidental 

   1.2.12.- El Cristianismo procede “bautizando” a los 
antiguos; S. Agustín y Sto Tomás son transposición de Platón y 
Aristóteles respectivamente. Ambos ajustan a la representación 
cristiana y al tiempo así la nutren de un contenido que apenas si 
tenía. 

Agustín maneja la idea de Bien platónico y de Uno 
Neoplatónico en su cosmovisión, y coloca en la mente divina los 
modelos de las cosas de este mundo de sombras (13), 

Tomás acepta de pleno el bagaje instrumental del poco a poco 
redescubierto Aristóteles. Veamos un fragmento de cada uno de 
ellos: 

(13). S. Agustín. Confesiones. 

“8. Pero ¿qué es lo que yo amo cuando os amo? No es 
hermosura corpórea ni bondad transitoria, ni luz material 



 43 

agradable a estos ojos; no suaves melodías de cualesquiera 
canciones; no la gustosa fragancia de los flores, ungüentos o 
aromas; no la dulzura del maná, o la miel, ni finalmente, deleite 
alguno, que pertenezca al tacto o a otros sentidos del cuerpo”. 
(…). 

(14). Santo TOMÁS. Summa Theologiae. Vías para demostrar 
la existencia de Dios. 

“La primera y más clara se funda en el movimiento. Es 
innegable, y consta por el testimonio de los sentidos, que en el 
mundo hay cosas que se mueven. Pues bien, todo lo que se mueve 
es movido por otro, ya que nada se mueve mas que en cuanto esta 
en potencia respecto a aquello para lo que se mueve. En cambio, 
mover requiere estar en acto, ya que mover no es otra cosa que 
hacer pasar algo de la potencia al acto, y esto no puede hacerlo 
más que lo que está en acto, a la manera como lo caliente en acto, 
v. gr., el fuego hace que un leño, que está caliente en potencia,
pase a estar caliente en acto. Ahora bien, no es posible que una
misma cosa esté, a la vez, en acto y en potencia respecto a lo
mismo, sino respecto a cosas diversas: lo que, v. gr., es caliente
en acto, no puede ser caliente en potencia, sino que en potencia
es, a la vez frío. Es, pues, imposible que una cosa sea por lo
mismo y de la misma manera motor y móvil, como también lo es
que se mueva a sí misma. Por consiguiente, todo lo que se mueve
es movido por otro. Pero, si lo que mueve a otro es, a su vez,
movido, es necesario que lo mueva un tercero, y a éste otro. Mas
no se puede seguir indefinidamente, porque así no habría un
primer motor y, por consiguiente, no habría motor alguno, pues
los motores intermedios no mueven más que en virtud del
movimiento que reciben del primero, lo mismo que un bastón
nada mueve si no lo impulsa la mano. Por consiguiente, es



 44 

necesario llegar a un primer motor que no sea movido por nadie, 
y éste es el que todos entienden por Dios”. (…). 

 

   1.2.13.- La Baja Edad Media deja paso al Renacimiento, que 
se encuentra en germen en ella a lo largo del Siglo XIV. 

El Renacimiento trae consigo: 

un nuevo Mapeo del mundo, 

el ascenso de la clase media frente a la organización feudal 
propia del Medievo, la protesta a la Iglesia y su corpus primero 
por Enrique Occtavo y en seguida por parte del Agustino Lutero, 
el resquebrajamiento del “Mundo cerrado” de la Física antigua y 
medieval y la apertura al “Universo Infinito”, estupendo libro de 
Koiré para recorrer el camino que hacen los pensadores, los 
matemáticos y los físicos, Cussa, Bruno, Coopérnico, Keppler y 
Galileo (a día de hoy buen artículo en Wikipedia para conocer la 
cronología de trabajos de este último); 

 Descartes: nuevos problemas, una nueva metafísica "more 
geométrico"; imposibilidad de seguir manteniendo los modelos 
medievales; necesidad de una nueva cimentación metafísica; 
apuesta por la “nuova scienza”; Dios como simple axioma y 
garantía de la validez de la física matemática. Consideremos estos 
dos fragmentos de Descartes:  

 

(15). DESCARTES, Discurso del método segunda parte: 

“En lugar del gran número de preceptos que encierra la lógica, 
creí que me bastarían los cuatro siguientes, supuesto que tomase 
una firme y constante resolución de no dejar de observarlos una 
vez siquiera”. (…). 



 45 

 

   1.2.14.- en paralelo a la discursividad racionalista de Francia 
(Descartes, Malebranche), Holanda (Spinoza) y Sur de Alemania 
(Leibniz) se generan discursos de corte claramente Empirista en 
Inglaterra, de la mano de Hume, Locke y Berkeley, para los 
cuales la Experiencia es la puerta por la que todo es escrito en 
nuestra Mente o Conciencia. 

El Escepticismo de Hume contiene grandes virtualidades. Las 
tesis de su “Tratado de la naturaleza humana” patentan su 
sagacidad. Manifestará que no es necesario ir más allá de las 
“impresiones”, como no sea hacia adentro para analizar sus 
reflejos mentales; cuántas cosas que nos atan son subrepticias, no 
nos son dadas en las impresiones, como el mismo “Principio de 
causa y efecto”, y otras preocupaciones metafísicas de paecido 
jaez. Sin principio de causa hipostasiado somos libres siempre de 
seguir investigando, lo que supone un buen balón de oxígeno para 
toda ciencia venidera, que permanecerá siempre abierta a la 
experimentación. 

He aquí este elocuente texto de Hume: 

 

17, David Hume. Tratado de la naturaleza humana. 

“Primera Parte. Sobre la idea de conexión necesaria. 

3. No existen ideas, de las que aparecen en metafísica, más 
oscuras e inciertas que aquellas de poder, fuerza, energía o 
conexión necesaria, las cuales surgen 

siempre en todas nuestras disquisiciones. Por lo tanto, en esta 
sección nos proponemos fijar, cuando sea posible, el significado 
preciso de estos términos, 



 46 

para eliminar así parte de la oscuridad que tantas quejas suscita 
en este tipo de filosofía”. (…). 

 

   1.2.15.- La Ilustración, el optimismo del “podemos saber”, 
recopilemos los nuevos logros (la Enciclopedia), la burguesía 
imparable; 

 Kant: qué podemos conocer, el nuevo sujeto de conocimiento, 
y el nuevo modelo de hombre, teórico, moral, artista, político; 
importancia de la propuesta kantiana: el sujeto formando lo que 
conoce. Escribe Kant: 

 

(18), KANT, fragmento del Prólogo segundo a la Crítica de la 
razón pura. 

“La metafísica, conocimiento especulativo de la razón, 
completamente aislado, que se levanta enteramente por encima 
de lo que enseña la experiencia, con 

meros conceptos (no aplicándolos a la intuición, como hacen 
las matemáticas), donde, por tanto, la razón ha de ser discípula de 
sí misma, no ha tenido 

hasta ahora la suerte de poder tomar el camino seguro de la 
ciencia. Y ello a pesar de ser más antigua que todas las demás y 
de que seguiría existiendo 

aunque éstas desaparecieran totalmente en el abismo de una 
barbarie que lo aniquilara todo. Efectivamente, en la metafísica 
la razón se atasca continuamente, 

incluso cuando, hallándose frente a leyes que la experiencia 
más ordinaria confirma, ella se empeña en conocerlas a priori. 
Incontables veces hay que volver 



 47 

atrás en la metafísica, ya que se advierte que el camino no 
conduce a donde se quiere ir. Por lo que toca a la unanimidad de 
lo que sus partidarios afirman, 

está aún tan lejos de ser un hecho, que más bien es un campo 
de batalla realmente destinado, al parecer, a ejercitar las fuerzas 
propias en un combate 

donde ninguno de los contendientes ha logrado jamás 
conquistar el más pequeño terreno ni fundar sobre su victoria una 
posesión duradera. No hay, pues, 

duda de que su modo de proceder, ha consistido, hasta la fecha, 
en un mero andar a tientas y, lo que es peor, a base de simples 
conceptos”. 

 

Kant arguye que el ser humano cuenta con 3 Facultades: la 
facultad Sensible, el Entendimiento y la Razón, que se articulan 
entre sí en forma diferente según las usemos teórica, práctica, 
estética o para resolver las cuestiones propias de las relaciones 
políticas, de la ciudad o internacionalmente incluso; 

Al usar estas facultades en el terreno teórico y científico 
nuestro “a priori” funciona perfectamente, existiendo adecuación 
entre nuestra sensibilidad y nuestro entendimiento. Sin embargo 
las síntesis racionales que intentamos, con las ideas del Yo 
Sustancial, del Mundo y de Dios son extralimitaciones teóricas. 
Pueden postularse en el funcionamiento práctico de la razón, 
suponerse, pero la metafísica, teoría pura, se enreda en 
Paralogismos, Antinomias y argumentos insuficientes respecto a 
estas tres ideas en las que pretendemos resumir todo lo que nos 
es dado. No es un problema el que no podamos abundar más en 
estas cuestiones dado que este recorrido y todas las páginas de 



 48 

esta obra están dedicados a profesionales de la Filosofía. 
Sometemos a la consideración el siguiente texto de Kant: 

(19). Kant. Crítica de la razón pura. Doctrina transcendental 
del juicio. Analítica de los principios, CAPÍTULO III. Del 
fundamento de la distinción de todos los objetos en general en 
fenómenos y noúmenos: 

“3. Hemos visto que todo cuanto el entendimiento saca de sí 
mismo, sin requerirlo de la experiencia, lo tiene sin embargo para 
el uso de la experiencia y no 

para ningún otro. Los principios del entendimiento puro, ya 
sean a priori constitutivos (como los matemáticos) ya meramente 
regulativos (como los dinámicos), 

no contienen nada más que, por decirlo así, el puro esquema 
para la experiencia posible; pues esta toma su unidad sólo de la 
unidad sintética que el entendimiento 

proporciona originariamente y de suyo a la síntesis de la 
imaginación, con referencia a la apercepción; y en esa unidad 
deben los fenómenos, como data 

para una posible experiencia, estar ya a priori en relación y 
concordancia”. (…). 

 

   1.2.16.- El fenómeno romántico nostalgia de lo absoluto, 
frustración por no alcanzarse el proyecto social esperado. Hegel 
supone la asunción del devenir, la introducción de la historia en 
la construcción de la verdad, de lo simple a lo absoluto, la 
filosofía como conciencia de ese camino dialéctico, aunque 
concibiendo su momento como momento cumbre de toda 
Reconciliación y de máximo saber. Hegel, en gran medida 
precursor de nuestro manera propia de entender el recorrido que 



 49 

ha hecho hasta este momento la Filosofía, el discurso humano por 
excelencia, aunque nosotros lo prolonguemos y abramos mucho 
más. Dice Hegel: 

 

(20). HEGEL, en “Introducción a la historia de la filosofía: 

“De acuerdo con esta idea, afirmo ahora que la sucesión de los 
sistemas de filosofía en la historia de la misma es como la 
sucesión en la 

derivación lógica de las determinaciones conceptuales de la 
idea. Afirmo que, cuando se trata de los conceptos fundamentales 
de los sistemas aparecidos 

en la historia de la filosofía, de los que se despoja en cuanto a 
su forma exterior, a su aplicación a lo particular, etc., entonces se 
conservan las 

diversas etapas en la determinación de la idea misma en su 
concepto lógico. Por el contrario, tomado por sólo el progreso 
lógico, se tiene en él, de acuerdo 

con sus momentos principales, el progreso de los fenómenos 
históricos; pero, indudablemente, hay que reconocer estos 
conceptos puros en el contenido de 

su forma histórica” (18). Por tanto, el filósofo, en su búsqueda 
de la esencia metafísica de la realidad, debe remitirse a la máxima 
densidad Real, a 

la Historia de la humanidad, y, dentro de ella, a la historia de 
la filosofía; es en ésta en donde aquélla se manifiesta más 
plenamente; se manifiesta 



 50 

cobrando consciencia de sí misma en y a través de la filosofía, 
en y a través de la Historia de la Filosofía. De aquí que, con toda 
justicia, se puede 

decir que la Lógica, la Filosofía, además de representar la 
conceptualización más acabada de la esencia del Ser, de su 
estructura íntima, representa, asimismo, 

el grado más alto de autoconciencia, de autoconocimiento, que 
el absoluto puede lograr de sí mismo. Son dos asuntos que se 
codeterminan mutuamente”.  

 

   1.2.17.- Llegamos al momento de los llamados “Jóvenes 
hegelianos”. Feuerbach, partamos de lo material; el hombre 
concreto centro de la discusión; Dios, la religión como 
enajenación del hombre, su proyección en negativo; 

Marx: materialismo dialéctico, histórico, la verdad va siendo 
construida por los hombres, se mueve, como la propia sociedad y 
los objetos e instituciones; 

La filosofía como diagnóstico histórico y propuesta para 
cambiar el rumbo de la historia; el hombre se va formando y 
sufriendo enajenación y extrañamiento, como en el momento 
capitalista de la producción, escindido en dueño de todos los 
medios y trabajador;  

Las instituciones e ideas se tornan en reflejo de las relaciones 
económicas y también tendiendo a perpetuarlas; pero es posible 
el avance histórico hacia condiciones generales humanas ; 
realizando, por fin, el concepto de hombre distorsionado por el 
devenir histórico;  

 



 51 

(21). MARX: Manuscritos de París, 1º: 

“XXII. Hemos partido de los presupuestos de la Economía 
Política. Hemos aceptado su terminología y sus leyes. Damos por 
supuestas la propiedad privada, 

la separación del trabajo, capital y tierra, y la de salario, 
beneficio del capital y renta de la tierra; admitamos la división 
del trabajo, la competencia, 

el concepto de valor de cambio, etc. Con la misma Economía 
Política, con sus mismas palabras, hemos demostrado que el 
trabajador queda rebajado a mercancía, 

a la más miserable de todas las mercancías; que la miseria del 
obrero está en razón inversa de la potencia y magnitud de su 
producción; que el resultado 

necesario de la competencia es la acumulación del capital en 
pocas manos, es decir, la más terrible reconstitución de los 
monopolios; que, por último; 

desaparece la diferencia entre capitalistas y terratenientes, 
entre campesino y obrero fabril, y la sociedad toda ha de quedar 
dividida en las dos clases 

de propietarios y obreros desposeídos”. (…). 

 

(22). ENGGELS. El origen de la familia, la propiedad privada 
y el estado. Capítulo IX. Barbarie y civilización: 

“Así, pues, el Estado no es de ningún modo un poder impuesto 
desde fuera de la sociedad; tampoco es "la realidad de la idea 
moral", "ni la imagen y la realidad 



 52 

de la razón", como afirma Hegel. Es más bien un producto de 
la sociedad cuando llega a un grado de desarrollo determinado; es 
la confesión de que esa sociedad 

se ha enredado en una irremediable contradicción consigo 
misma y está dividida por antagonismos irreconciliables, que es 
impotente para conjurar. Pero 

a fin de que estos antagonismos, estas clases con intereses 
económicos en pugna no se devoren a sí mismas y no consuman 
a la sociedad en una lucha estéril, 

se hace necesario un poder situado aparentemente por encima 
de la sociedad y llamado a amortiguar el choque, a mantenerlo en 
los límites del "orden". Y 

ese poder, nacido de la sociedad, pero que se pone por encima 
de ella y se divorcia de ella más y más, es el Estado”. (…). 

  

   1.2.18.- Con Marx ya estamos prácticamente instalados en el 
presente, integrado principalmente por el nacimiento de las 
ciencias sociales, Nietzsche, la filosofía analítica y del lenguaje, 
el psicoanálisis,, la línea Kierkegaard, Hurssel, Heidegger, Sartre; 
que confluye en la Escuela de Frankfurt en forma de 
Neomarxismo, como pensamiento crítico con Adorno, 
Horkheimer o Habermas;más el estructuralismo de Levi-Strauss 
y Foucault. 

entre estas posiciones Se dan todo tipo de intersecciones, 
originando todo tipo de discursividades y prácticas generalmente 
bastante abiertas; 

 



 53 

   1.2.19.- En Nietzsche sigue teniendo gran importancia el 
paradigma de la historia de la verdad, pero en él esa historia es la 
de un error 

); casi como en Marx, el hombre se ha degradado (alienado en 
aquél), desde los griegos hasta ese momento; se ha mentido, se ha 
cargado de valores morales antivitales; debajo de sus 
construcciones más ambiciosas se puede recorrer un instinto 
pobre y castigador como el la historia del cristianismo; Nuevos 
valores, la figura del “superhombre”, el juego. según escribe en 
1988: 

 

(23), NIETZSCHE, Crepúsculo de los ídolos, cómo el “mundo 
verdadero” acabó convirtiéndose en una fábula: Historia de un 
error  

 “1. El mundo verdadero, asequible al sabio, al piadoso, al 
virtuoso, -él vive en ese mundo, es ese mundo. 

 (La forma más antigua de la Idea, relativamente inteligente, 
simple, convincente. Transcripción de la tesis «yo, Platón, soy la 
verdad»)”. (…). 

 

Quince años antes, en el verano de 11973, había llegado a 
detallar cómo esa herramienta fundamental que es el lenguaje 
para nosotros nos miente en su calidad de constante metáfora y 
metonimia,, confundiéndonos al proponernos verdades absolutas.  

 

(24). NIETZSCHE. Introducción teorética sobre verdad y 
mentira en sentido extramoral. 



 54 

“1. En algún apartado rincón del universo vertido 
centelleantemente en innumerables sistemas solares, hubo una 
vez una estrella en la que unos animales inteligentes descubrieron 
el conocimiento. Fue el minuto más arrogante y más falaz de la 
“historia universal”1: de todos modos sólo fue un minuto. Tras 
unas pocas aspiraciones de la naturaleza, la estrella se enfrió y los 
animales inteligentes tuvieron que morir. Alguien podría inventar 
una fábula similar y, sin embargo, no habría demostrado de un 
modo satisfactorio hasta qué punto el intelecto humano 
constituye, en la naturaleza, una excepción lamentable, vaga, 
fugitiva, inútil y arbitraria. Hubo eternidades en las que él no 
existía; si vuelve a desaparecer no habrá pasado nada. En efecto, 
el intelecto en cuestión no tiene otra misión más amplia que 
trascienda la vida humana. Es simplemente humano y sólo su 
poseedor y su productor se lo toman tan patéticamente como si 
los goznes del mundo giraran sobre él. Ahora bien, si pudiéramos 
ponernos de acuerdo con los mosquitos, veríamos que también 
ellos se mueven por el aire con el mismo pathos y que perciben 
en sí mismos el centro volante de este mundo. En la naturaleza 
nada es tan rechazable e insignificante que, mediante un pequeño 
hálito de esta fuerza del conocer, no se hinche como odre. Y así 
como cualquier mozo de cuerda quiere tener su administrador, así 
el hombre más orgulloso, el filósofo, cree que desde todas las 
partes los ojos del universo observan telescópicamente su acción 
y su pensamiento”. (…). 

 

   1.2.20.- Wittgenstein:  

en el centro de dos corrientes fundamentales, A) 
neopositivismo lógico, filosofía analítica, y B) filosofía del 
lenguaje ordinario; 



 55 

A) replanteamiento de las condiciones de la verdad, aquí igual 
a “ciencia”: sólo los hechos; “empirismo Lógico” del “círculo de 
Viena (Carnap y el primer Wittgenstein, aunque este con una 
posición menos estricta);  

Desarrollo de la lógica matemática o formal (Frege, Russell) 
para analizar las proposiciones del lenguaje y su valor de verdad; 

El Tractatus en esta posición pero señalando en sus últimas 
páginas, además de lo decible con sentido (las proposiciones de 
la ciencia natural); lo que al tiempo no puede negarse: “lo 
mostrable”, lo “místico”, aunque no sea articulable 
científicamente. Veamos este fragmento del “Primer 
Wittgenstein”: 

 

25, WITTGENSTEIN, Tractatus lógico filosófico, últimas 
proposiciones: 

6.4312 La inmortalidad temporal del alma cuando hay una 
respuesta, y ésta 

humana, esto es, su eterno sobrevivir aun únicamente cuando 
se puede decir algo, 

después de la muerte, no solo no está 

garantizada de ningún modo, sino que tal 
suposición no nos proporciona en 

principio lo que merced a ella se ha 
deseado siempre conseguir. ¿Se resuelve 

quizás un enigma por el hecho de yo 
sobreviva eternamente? Y esta vida eterna 

¿no es tan enigmática como la presente? 



 56 

La solución del enigma de la vida en el 
espacio y en el tiempo está fuera del 

espacio y del tiempo”. (…). 
B) la filosofía del lenguaje ordinario, del llamado 2º 

Wittgenstein y desde aquí Strawson o Austin: es necesario 
admitir el sentido del lenguaje no estrictamente científico, un 
lenguaje ateniéndose al formal es siempre demasiado simple (26); 
los “juegos de lenguaje”; hemos, eso sí de resolver sinsentidos, 
ambigüedades; no toda afirmación puede valer; 

 

(26), WITTGENSTEIN, Investigaciones filosóficas 
(comienzo):  

“1. Agustín, en las Confesiones (1.8): «Cum ipsi (majores 
nomines) appellabant rem aliquam, et cum secundum eam vocem 
corpus ad aliquid movebant, (...)". Cuando ellos (los mayores) 
nombraban alguna cosa y consecuentemente con esa apelación se 
movían hacia algo, lo veía y comprendía que con los sonidos que 
pronunciaban llamaban ellos a aquella cosa cuando pretendían 
señalarla. Pues lo que ellos pretendían se entresacaba de su 
movimiento corporal: cual lenguaje natural de todos los pueblos 
que con mímica y juegos de ojos, con el movimiento del resto de 
los miembros y con el sonido de la voz hacen indicación de las 
afecciones del alma al apetecer, tener, rechazar o evitar cosas. 
Así, oyendo repetidamente las palabras colocadas en sus lugares 
apropiados en diferentes oraciones, colegía paulatinamente de 
qué cosas eran signos y, una vez adiestrada la lengua en esos 
signos, expresaba ya con ellos mis deseos”. (…). 

  



 57 

   1.2.21.- Freud: interesa a la historia de la filosofía por el 
concepto de “sujeto” que articula, muy peculiar, movedizo, 
constituido por una franja estrecha de conciencia y un amplio 
territorio inconsciente: el famoso “símil del Iceberg” del 
psiquiatra vienés o la “S barrada” del sujeto en Jacques Laca, 
psiquiatra fancés que como es sabido le sigue desde tesis 
estructuralistas; 

Emergencia de lo inconsciente en 4 gestos: sueño, lapsus, 
chiste y síntoma; 

Hemos de asumir pues también con Freud, las características 
propias del lenguaje onírico y del lenguaje en general, la 
condensación, el desplazamiento, la trasposición, la ambigüedad 
del símbolo y la importancia de la interpretación, aquí con 
capacidades terapéuticas para cualquier individuo que sufra sin 
ser consciente de a qué debe su sufrimiento. Este fragmento es 
bastante esclarecedor: 

 

(27). FREUD. Conferencia de Psicoanálisis y Psiquiatría. 
Tomo XVI de obras completas. 

“El sentido de los síntomas es por regla general inconsciente; 
pero no sólo eso: existe también una relación de subrogación 
entre esta condición de inconsciente y la posibilidad de existencia 
de los síntomas, Enseguida comprenderán lo que quiero decir. 
Pretendo sostener, con Breuer, lo siguiente: Toda vez que 
tropezamos con un síntoma tenemos derecho a inferir que existen 
en el enfermo determinados procesos inconscientes, que, 
justamente, contienen el sentido del síntoma. Pero, para que el 
síntoma se produzca, es preciso también que ese sentido sea 
inconsciente. 



 58 

De procesos conscientes no se forman síntomas; tan pronto 
como los que son inconscientes devienen concientes, el síntoma 
tiene que desaparecer. Aquí disciernen ustedes, de un golpe, una 
vía de acceso a la terapia, un camino para hacer desaparecer 
síntomas. Y de hecho, por este camino Breuer restableció a su 
paciente histérica, vale decir, la liberó de sus síntomas; halló una 
técnica para hacerle llevar a la conciencia los procesos 
inconscientes que contenían el sentido del síntoma, y los síntomas 
desaparecieron”. (…). 

 

   1.2.22.- Sartre: 

Hemos de seguir la línea que va de Hegel a Kierkegaard, 
Husserl, Heidegger, a Sartre, respecto al sujeto. 

Encontramos en Husserl la suspensión de todo juicio(epojé) 
para recomenzar la fundamentación de la filosofía, en lo más 
inmediato, la conciencia. 

Cobran importancia en Sartre las cuestiones referentes al ser 
de “lo en sí” y la “nada” concerniente a la conciencia o “para sí”; 
el hombre como indefinido, nada, no esencia libertad, proyecto, 
aunque enquistado y engañado tan frecuentemente, definiéndose 
según intereses. 

No olvidemos que a partir de la década de 1950 Sartre bascula 
hacia el Marxismo, acercándose en cierto modo a las tesis de la 
Escuela de Frankfurt. 

En todo caso consideremos este fragmento sumamente 
elocuente acerca del Existencialismo que propugna Sartre: 

 

(28). SARTRE. El Existencialismo es un humanismo. 



 59 

 ... “En el fondo, lo que asusta en la doctrina que voy a tratar 
de exponer ¿no es el hecho de que deja una posibilidad de 
elección al hombre? Para saberlo, es necesario que volvamos a 
examinar la cuestión en un plano estrictamente filosófico. ¿A qué 
se llama existencialismo?” (…). 

 

   1.2.23.- Sigo ahora literalmente mis notas en aquellas 5 
jornadas ante mis compañeros de la referida Tertulia de los 
miércoles en la Delegación Territorial de la O.N.C.E. en Murcia. 

 

Estamos al final de nuestro ambicioso y apresurado recorrido. 
Nos restan unas palabras Sobre estructuralismo y ya podemos 
atender preguntas y aun conversar un poco. 

Levi-Strauss: de la lingüística a la antropología. He aquí un 
fragmento de su puño y letra adecuado para nuestro fin: 

 

 (29). Claude LEVI-STRAUSS. El análisis estructural en 
lingüística y antropología. 

(Refiriéndose al descubrimiento de los sistemas que rigen la 
combinación de fonemas por Trubetzkoy y Sausure).) 

"Pero cuando un acontecimiento de tal importancia se produce 
en unas de las ciencias del hombre, los representantes de las 
disciplinas vecinas no sólo pueden, sino que deben verificar 
inmediatamente sus consecuencias y su aplicación posible a 
hechos de otro orden. Se abren entonces nuevas perspectivas. No 
se trata ya de una cooperación ocasional por la cual el lingüista y 
el sociólogo, trabajando cada uno en su rincón, se arrojan de tanto 



 60 

en tanto aquello que cada uno encuentra y que puede interesar al 
otro”. (…). 

 el estructuralismo que Saussure aplica a la constitución del 
lenguaje se muestra plenamente heurístico al aplicarse a las más 
diversas sociedades tribales; 

Sentido, elemento, estructura; los mitos y la permutación de 
elementos; 

La estructura por encima del sujeto; 

 

   1.2.25.- Atendamos por último, aunque sea así de 
sucintamente, a Michel Foucault y a jacques Derrida. En atención 
al primero Habremos de atender a su alusión a “la muerte del 
sujeto”; a su concepción de la Historia como sucesión de 
escenarios alzados sobre una Episteme menos evidente  

 

(30). FOUCAULT, Las palabras y las cosas, Prefacio:  

“Este libro nació de un texto de Borges. De la risa que sacude, 
al leerlo, todo lo familiar al pensamiento —al nuestro: al que tiene 
nuestra edad y nuestra geografía—, trastornando todas las 
superficies ordenadas y todos los planos que ajustan la 
abundancia de seres, provocando una larga vacilación e inquietud 
en nuestra práctica milenaria de lo Mismo y lo Otro. Este texto 
cita "cierta enciclopedia china" donde está escrito que "los 
animales se dividen en a] pertenecientes al Emperador, b] 
embalsamados, c] amaestrados, d] le-chones, e] sirenas, f] 
fabulosos, g] perros sueltos, h] incluidos en esta clasificación, i] 
que se agitan como locos, j] innumerables, k] dibujados con un 
pincel finísimo de pelo de camello, l] etcétera, m] que acaban de 
romper el jarrón, n] que de lejos parecen moscas".* En el asombro 



 61 

de esta taxinomia, lo que se ve de golpe, lo que, por medio del 
apólogo, se nos muestra como encanto exótico de otro 
pensamiento, es el límite del nuestro: la imposibilidad de pensar 
esto”. (...). 

 Se nos patentiza en este fragmento la relación entre el 
lenguaje y las cosas buscada desde más abajo: haciendo 
arqueología, casi imitando a Marx, Nietzsche y Freud, los autores 
por antonomasia de la sospecha. En este recorrido en tan sólo 
cinco días me es imposible mostraros el posterior 
posicionamiento de Foucault, en mayor estrecha relación con 
Nietzsche y el método Genealógico en el que me centré en mi 
trabajo de Tesina de 1984. 

Como anunciábamos, Otra propuesta hoy interesante y 
cercana es la de Derrida y su deconstrucción, particular análisis 
de las posibilidades del lenguaje en empñado en mostrar que 
nuestras palabras se han ido cargando de significaciones muchas 
veces inapropiadas en la historia del pensamiento. 

 

   1.2.26.- Y aquí estamos, al final del recorrido, cargado de 
variantes, giros, intenciones. Entonces , para alimentar nuestro 
debate, podemos volver ahora, aunque sea en tan breve espacio 
de tiempo, a aquellas notas iniciales, ahora espero que algo más 
comprensibles, acerca de cómo comenzaron los griegos a intentar 
pensar más allá de sus propios mitos. 

 

   1.2.27.- Hasta la Cuestión anterior se extiende el recorrido 
que felizmente pude concluir ante mis compañeros y en constante 
connivencia con ellos en aquellos días. Ahora necesitamos 
resituarnos, recordando nuestra pretensión en esta Sección. 



 62 

Hemos pretendido llevar a cabo un recorrido histórico por el 
Pensamiento de Occidente desde que emergió intentando 
distanciarse respecto de los discursos míticos, efectuado en 
primer lugar por intelectuales de la región del Asia Menor, 
colonia de la Grecia Antigua. Ha sido un recorrido, a lo largo de 
26 Cuestiones mejor o peor hiladas,, que ha pivotado sobre unos 
treinta fragmentos de las mentes más lúcidas del Pensamiento 
Occidental a lo largo de unos 27 siglos. He incluido la referencia 
más estricta posible a dichos textos sin volcarlos por completo 
para evitar una extensión desmesurada de esta Primera Parte, 
según anuncié al comienzo de esta Sección. 

Pero con todo el recorrido supone un material meramente 
significativo, para obviar que el Pensamiento Filosófico 
Occidental viene dándose a lo largo de esos más de 27 siglos de 
esta manera, habiendo producido un despliegue de discursos y 
prácticas inconmensurablemente rico, cuyo sentido global 
comienza a manifestársenos de forma palmaria en ambos niveles: 
el discursivo y el propio del campo de los hechos.  

 

   1.2.28.- Es evidente que en el recorrido anterior andan 
ausentes muchas mentes que han ayudado así mismo a hacer este 
camino, o la atención a los discursos del lado oriental del Globo, 
así como cantidad de cuestiones no menos centrales que han ido 
gestándose en él. Pero hemos tenido que intentarlo, porque toda 
Metafísica futura pende del reconocimiento de que la Verdad se 
va construyendo, desplegando, manifestando a lo largo de ese 
camino, que no es otro que el de nuestra Historia, sin que para 
nada quepa que hayamos de abrirle la puerta al escepticismo a 
ultranza ni al Relativismo absoluto. 

 



 63 

   1.2.29.- La reflexión filosófica, que sigue generándose en la 
actualidad y la que siga generándose en los tiempos venideros no 
podrá prescindir de efectuar este tipo de recorridos históricos, que 
en cada caso obedecerán a un planteamiento metafísico 
subyacente propio, pero la evidencia de que la Verdad es histórica 
habrá de ser tenida en cuenta incluso por las posiciones 
metafísicas de corte más decididamente realista. 

 

   1.2.30.- En la siguiente sección habrá de aparecernos de 
nuevo la cuestión de lo que podemos llamar, para simplificar y 
no cargar de demasiadas connotaciones, la Historicidad, como 
una de las claves de los discursos metafísicos actuales y 
venideros. En todo caso habré de abordar con insistencia el 
Sentido que la Historia del Pensamiento cobra en mi propia 
reflexión metafísica, vertida en cada uno de sus tres pilares, 
rindiendo, así mismo, en este discurrir que me es propio, el tributo 
que justamente merecen los discursos y prácticas propios del 
Hemisferio oriental de nuestra bendita Tierra, reconociendo 
explícitamente que para nada soy un especialista en ellos. 

 

  





 65 

 

 

 

 

SECCIÓN TERCERA 

Claves para las Metafísicas presentes y futuras en 
favor de su coherencia. 

 

 

   1.3.1. Propósito de esta tercera Sección.  

Vamos en esta Sección Tercera a señalar las claves que van 
siguiendo los discursos metafísicos, que se efectúan ya con 
carácter global o, lo que es lo mismo, en los 5 continentes de 
nuestro Planeta, entendiendo que seguirán vigentes durante un 
largo futuro cuya duración es difícil de precisar. Pero al tiempo 
nuestra labor no se ciñe tan sólo a la mera descripción. También 
nos toca pincelar desde la normatividad y el terreno de lo que 
estos discursos deberán ser para obtener su anhelada 
“Coherencia”, que se exige con regularidad a lo que sucede y 
debe suceder en el nivel en que el ser humano se mueve, que no 
es propiamente el Cuántico ni el Galáctico, si queremos ser 
discursivamente coherentes, sino el que concierne a la vida en 
nuestro Planeta. 

Creo reunir suficiente información para cubrir de forma 
honrosa la tarea a que ahora hemos de encomendarnos, con la que 



 66 

concluiremos esta Primera Parte. Cuya importancia radica en 
presentar el marco general del cual emerge mi propio 
pensamiento filosófico, que intentaré desarrollar en las 
siguientes. Lo de menos es que este marco general pueda suponer 
la expresión de mi propio deseo, pues lo importante es que logre 
sentido, coherencia, entre un suficiente número de quienes como 
yo se dedican a la Filosofía. 

Las 30 Cuestiones que integran la sección no guardan más 
estructuración entre sí que la mera adición, respondiendo ello a la 
dificultad del objetivo que intentan cubrir como a su 
especificidad, pero entendiendo que contienen el suficiente 
heurístico, que cubren honrosamente su cometido. 

 

   1.3.2. Enumeración de Algunas Claves de carácter previo.-  

En mi penúltimo libro, “Nietzsche y yo”, entre muchas otras 
cosas, se pincelan algunas de las características que debe cumplir 
el pensamiento filosófico en el presente y en el futuro, sin que 
hallamos de avergonzarnos por esta pretensión por encontrarla 
demasiado osada. De todos es sabido que el discurso metafísico 
es el discurso filosófico por excelencia, que dota de significación 
propia al resto de sus múltiples derivaciones. Pues bien: así 
escribí por allá justo al concluir su segunda parte: 

“Para el propósito de este capítulo es interesante que 
concluyamos intentando definir, necesariamente con brevedad, 
las características principales que debe reunir el pensamiento 
filosófico actual si pretende ser útil a todos los seres humanos. 

Precisamente creo que esta característica puede figurar como 
la primera de la lista: sernos de utilidad en la manera que le es 
propia. Podemos servirnos de él no como echamos mano de una 



 67 

fórmula matemática, un poema o un tema musical. Pero además 
debe ser inclusivo, afirmativo, crítico, atender a la 
interdisciplinariedad, quererse riguroso, convencerse de la 
importancia de atender tanto a la teoría como a la praxis, abogar 
sin descanso por la reconciliación entre todos los seres humanos, 
reconocer su situación y su papel mediador entre los discursos 
religiosos, artísticos y científicos, ser respetuoso en general para 
con todos, seguir pensando la cuestión de la Verdad en términos 
históricos, sin caer en el relativismo absoluto, apostando más por 
el eclecticismo, debe problematizar con la mejor de las 
intenciones, proponer siempre soluciones. Y otras en esta línea, 
valiéndose de las armas que ha venido desarrollando desde su 
nacimiento en los Siglos VII y siguientes a. d. c”. 

Ahora, en esta Sección, tercera del primer Tratado de esta 
nueva obra, habremos de estar muy influenciados por estas 
palabras, escritas apenas hace un año. Efectivamente tengo a 
aquel texto por muy importante, porque me sirvió para marcar las 
oportunas identificaciones y diferencias actualmente respecto del 
gran pensador alemán, a quien dediqué mi trabajo de Tesina leído 
en marzo de 1984, a apenas unos meses antes de obtener la 
Cátedra de Filosofía en la Enseñanza Secundaria de mi querido 
país: España. 

Pude volver a exponer las ideas principales de aquel trabajo 
considerando que siguen teniendo vigencia, pero atendí así 
mismo a todo lo que ha venido sucediendo desde 1900 a 2024, 
cuestiones que ocupan las dos Secciones de su segunda parte, así 
como me permitió adentrarme en su tercera parte en mi propio 
pensamiento, entiendo que ya bastante estructurado, después de 
la rápida evolución que ha experimentado principalmente desde 
2018 hasta estos dos últimos años. 



 68 

Otras varias obras de este periodo dan fiel cuenta del 
forjamiento de mi propio pensamiento filosófico y más 
concretamente metafísico, en el que abundaremos con un 
detenimiento mayor en el segundo tratado de la presente obra. 

Las 28 cuestiones que siguen están en acuerdo y desarrollan 
en mayor o menor medida la enumeración efectuada en la extensa 
cita de “Nietzsche y yo” que se encuentra más arriba en esta. 

 

   1.3.3. causalidad y casualidad, azar y necesidad.-  

Tenemos acá un par de pares de conceptos que vienen 
obsesionándonos prácticamente a lo largo y ancho de los 27 siglos 
de Pensamiento Filosófico, y en concreto Metafísico, elijamos la 
curva de ese largo camino que decidamos elegir. Desde este 
momento, hallándonos en la tercera de las cuestiones de esta 
Tercera Sección, será bueno señalar que no podremos perder de 
vista a los “Nuevos Realismos” que vienen abriéndose paso, 
principalmente desde comienzos de este Siglo XXI de la Era 
Cristiana, con figuras como Ferraris, Gabriel o Harman, en Italia, 
Alemania y Norte América respectivamente. Desde luego que lo 
“real” desde una u otra perspectiva siempre coba su gran 
relevancia en el Pensamiento Occidental, en gran medida 
jalonado de los Idealismos más exacerbados. Es muy posible que 
al final abramos de concluir que también cabe la síntesis entre lo 
real y lo ideal, lo material y lo espiritual. En las llamadas 
Filosofías Orientales, aunque tan diversas entre sí, todo parece 
desvanecerse en la casi nada o la indeterminación. 

Ahora mismo en Occidente el Pensamiento propio de la Física 
Teórica, la que atiende tanto al Cosmos como a los Cuanta de 
energía subatómica, tampoco hace ascos a esta forma de entender 
las cosas. 



 69 

 Sea como fuere, lo que hemos de dilucidar en este punto es si 
hay “accidente” hablando metafísicamente con propiedad, o si la 
determinación es completa. La mejor solución parece pasar por la 
afirmación de que en muchos respectos lo accidental en rigor no 
existe, si bien la indeterminación es evidente que se da, de forma 
que hemos de admitir una incapacidad de facto de nuestro 
Pensamiento para conocerlo absolutamente todo. 

 

   1.3.4. Determinismo e indeterminismo.-  

Como se observa sucintamente en la Cuestión precedente, esta 
es así mismo central en toda Metafísica que se precie, estando 
directamente conectada con ella. A muchos siglos de distancia de 
los escritos de Aristóteles hemos aprendido a diferenciar entre 
estos tres territorios, que allá hemos ya apuntado, imbricados 
entre sí, admitiendo que toda parcelación ni siquiera 
metafísicamente hablando puede obtener un carácter definitorio. 
Me refiero a los territorios cósmico, Newtoniano y cuántico. 

Las soluciones que hemos venido dando a la cuestión del 
Determinismo o el Indeterminismo durante siglos y siglos debe 
adoptar en el presente y el futuro muchas matizaciones, por 
cuanto que Espinoza, Kant o Nietzsche, por citar tres buenos 
ejemplos en la materia, ignoraban mucho de lo que las ciencias 
nos están mostrando desde comienzos del siglo pasado. 

La cuestión de la Determinación es clave allá donde se 
reconozca, pues en el terreno de las praxis es importante ceder 
terreno a la libertad humana, para que el hombre pueda ser 
responsable de sus actos. Kant formalmente admite la 
Indeterminación, para jsutificar la Ley Moral, que de otra manera 
es un contrasentido. 



 70 

Entiendo que las Metafísicas actuales y futuras deben admitir 
este punto de vista: el de la admisión de la Indeterminación en el 
terreno del obrar humano, de forma que alcance pleno sentido el 
discurrir histórico, cosa que no resulta absurda, pues tal 
indeterminación es un presupuesto fundamental en la Praxis que 
le es propia a la Razón en su uso moral en Immanuel Kant, gran 
orquestador del Pensamiento Occidental e uno de sus momentos 
cumbres: la Alemania de la segunda mitad del Siglo XVIII. . 
Indeterminación que se halla presente en todos los discursos 
filosóficos que dan prevalencia a la Conciencia, tomando especial 
calado en el Existencialismo sartriano, donde esta es concebida 
como “pura nada”, como un “agujero en el ser”, pero también en 
las Éticas propias del Socialismo, el Marxismo, Nietzscheana, 
Fenomenológicas, Neoescolásticas, etc. 

  

   1.3.5. Conciencia y concienciación.-  

La cuestión de la Conciencia se torna fundamental en el 
Pensamiento Occidental a partir del Empirismo Inglés, 
tematizándose de manera diferente a como se ha dado 
generalmente en el Pensamiento Oriental, pensamiento muy 
multiforme, de larguísimo recorrido, pues echa a andar más de 
dos mil años antes de Jesucristo y es muy diverso a lo largo y 
ancho de aquel Hemisferio. En él pueden distinguirse 
básicamente el Hinduismo en sus múltiples formas, el Taoísmo 
de China y el Sintoísmo del extremo Oriente, principalmente 
Japón. 

Son muchas las claves que se interrelacionan con la referida 
en esta Cuestión. El término “Conciencia”, tomado con la 
rigurosidad que nos exige el discurrir metafísico, nos obliga a 
plantear las relaciones entre Sujeto y Realidad, Sujeto y Mente, 



 71 

Sujeto, Alma, Espíritu. Todo ello nos obliga a situarnos en el 
plano de la gnoseología, del planteamiento del conocimiento y 
sus límites, como tematizaciones fundamentales en el terreno de 
las Metafísicas, siendo de prever que la Globalización tienda a 
fusionar posturas entre ambos Hemisferios, así como entre los 
pensadores del Norte y del Sur del Planeta. 

Como hemos puesto de manifiesto en la Cuestión precedente, 
la concepción de la Conciencia en Occidente pasa por el 
reconocimiento de su estatus en el terreno propio de la 
indeterminación, a diferencia del estatus que llega a alcanzar con 
insistencia en las llamadas Filosofías Orientales, donde se 
prefiere prescindir de la misma, pues se la entiende como 
insertada en las determinaciones del Mundo. Se postula entonces 
allá el poder dejarla atrás, poder liberarse de ella, para lograr con 
ello la Indeterminación propia de la indiferenciación eterna. 

Mi propia visión del tema de la Conciencia y la concienciación 
o Concientización en particular quedará patentizada en la Parte 
siguiente de este Tratado, ubicándose en todo caso cómodamente 
dentro de los límites de este marco general que reconoce la gran 
importancia de esta clave, la de atender a la Conciencia, que 
siempre termina por adquirir tintes de tipo práctico y social.  

 

   1.3.6. El árbol del saber. La jerarquización de los saberes no 
preocupa a Occidente hasta la irrupción en su Historia del gran 
Aristóteles, que sitúa su lugar de acción en el Liceo, 
recientemente encontrado a las afueras de Atenas, no muy 
distante del Jardín de Academos en que ejercía su magisterio su 
maestro Platón. A la base de esta repartición, de esta tópica de los 
saberes propios de la época situaba Aristóteles, como se sabe, a 
su “Filosofía primera”, vertida a lo largo y ancho de 14 rollos de 



 72 

Papiro porque aún no pudo hacerlo sobre pergamino, que se 
generalizó posteriormente. Sea como fuere a él debemos una 
tópica del saber muy bien construida, con atención a muchas 
prácticas discursivas ya posibles del momento: con atención a 
cuestiones de Física por supuesto, pero así mismo acerca del alma 
humana, a los animales, de los que tenía muchos ejemplares que 
se le aportaban desde diversos rincones del mundo conocido y 
conquistado por su alumno Alejandro Magno. Así como 
importantes libros de lógica y de Gnoseología, Ética, Política, 
Poética y Retórica. 

Tal Corpus durante la Edad Media queda repartido en Oriente 
en las disciplinas propias del Trivium y el Cuadrivium, que 
ensanchan sus horizontes y se matizan con la llegada de las 
Universidades surgidas al amparo de las Catedrales o Sedes 
Episcopales. Es una tópica que va variando hasta la moderna 
constitución de los discursos y las prácticas discursivas propias 
del Siglo XX y XXI. 

Las metafísicas presentes y futuras habrán de prestar atención 
a estas tópicas, tutelándolas y promoviéndolas, sin caer del lado 
de los negacionismos y atendiendo a todo tipo de manifestación 
cultural, religiosa, artística y científica, colocando en el sitio que 
crea más conveniente a cada una, reservando para sí un lugar 
preeminente en dichos organigramas.  

 

   1.3.7. La cuestión de Dios. En una u otra forma y desde sus 
comienzos explícitos en el Liceo, la Metafísica se ha ocupado “de 
los dioses” e incluso directamente de Dios. Incluso los estudiosos 
posteriores en número ingente han señalado que allá donde surge 
el discurso Metafísico, incluso más o menos manifiesto en los 
Presocráticos, encontramos una sistematización de tipo 



 73 

ontoteológico, esto es: volcado sobre “el ser en general” y “el 
Theos”. 

Esta condición del Discurso Metafísico parece que le es 
esencial, por lo que le es así mismo propio en el presente y el 
futuro en una u otra forma,acorde con la formulación a que guste 
en cada caso de acogerse...  

   1.3.8. Globalidad. Esta cuestión se nos presenta como 
meridiana para los discursos metafísicos presentes y futuros. 
Reconocen y seguirán reconociendo esta condición de la vida 
humana en la Tierra, Planeta del que difícilmente podremos 
desvincularnos. 

La Historia de la Humanidad se ha ido decantando sin lugar a 
dudas en esta dirección, de forma que las acciones de todos los 
países implican a todos los países, sin que apenas haya necesidad 
de diferenciar entre Hemisferios, Occidental, Oriental, del Sur o 
del Norte. 

Los logros y los problemas pues de los seres humanos son 
comunes a todos ellos, están compartidos por toda la especie. 

 

1.3.9. La “vieja” cuestión del Ser.- 

Debemos a Parménides la formulación más explícita de este 
objetivo para la reflexión Occidental y desde entonces ha seguido 
siendo centro de los discursos Metafísicos, como los discursos 
más aquilatados del saber filosófico, por expresarlo en pocas 
palabras.  

La vieja cuestión del Ser sigue siendo tema esencial en el 
presente y seguirá siéndolo por muchos siglos con toda 
probabilidad. 



 74 

Venimos haciendo mención en otras Cuestiones aquí 
recogidas que las Metafísicas vienen presentándose como 
Ontoteología en la consideración de muchos autores y así sigue y 
es de prever que seguirá sucediendo. 

   1.3.10. Filosofía Primera y Filosofías Parciales.-  

En esta así mismo importante Cuestión atendemos al hecho de 
que la Metafísica supone el discurso base sobre el que pivotan el 
resto de discursos filosóficos en la mayoría de sistemas 
filosóficos. 

Cualquier Plan de Estudios de las Facultades de Filosofía 
muestra esta relación, de un discurso metafísico fundante que da 
coherencia al resto del Corpus filosófico en cualquier época dada 
y en general. 

En varias de las cuestiones que siguen se muestra la relación 
tanto de la Filosofía con otras ramas del saber, como de la 
Filosofía Primera o Metafísica con las disciplinas propias del 
terreno meramente filosófico, como puedan ser, o la Lógica, La 
Gnoseología, la Filosofía del Lenguaje, la Ética y la Moral, etc. 

Por supuesto que agotar el panorama del saber humano, que 
lleva desplegándose desde que superamos la Prehistoria, desde 
que tenemos noticias de textos escritos, es una tarea 
prácticamente inabarcable, mas también a ella mira la Metafísica, 
que pretende abordar la totalidad de objetos, que se extiende 
sobre el Estudio del “ser en cuanto ser”.  

 

   1.3.11. La cuestión del sentido de la Historia.-  

La reflexión acerca del Sentido de la Historia surge mucho 
después de los primeros escritos que pueden considerarse como 
históricos, como los de Heródoto o Tucídides. Es una cuestión 



 75 

que toma cuerpo principalmente desde el Idealismo Alemán, 
sobre todo en Hegel, y se prolonga desde entonces en todas las 
direcciones, con sus alumnos considerados de la “Izquierda y la 
Derecha hegelianas”. 

Incluso podemos decir que desde entonces, desde Hegel, esta 
cuestión ha ido cobrando cada vez mayor importancia, pasando 
de Nietzsche a Freud y a Foucault, pero también por Heidegger y 
todas las corrientes más afamadas del Siglo XX y del presente 
Siglo, sin que puedan dejarla completamente de lado las 
posiciones metafísicas más realistas o las versiones más 
recalcitrantes del Neopositivismo y la Filosofía Analítica. 

Las cosas se tornan más sencillas cuando admitimos que la 
Verdad tiene un Camino, que la Verdad vase construyendo, que 
la misma posible esencia de la especie humana no está dada de 
una vez por todas. Todos nuestros discursos soportan esta tensión 
histórica. Nuestra esperanza puede radicar en aspirar a estar cada 
vez más cerca de la Verdad Total. 

Entiendo pues que la Metafísica seguirá expresando esta 
tensión en la forma que le sea propia en cada caso, pero no podrá 
dejar esta Cuestión al margen. 

 

   1.3.12. Verdad y Mentira.-  

Enunciada así esta Cuestión nos acerca a una significación más 
cercana a los discursos de tipo ético y moral. Si la enunciamos 
como “Verdad y Falsedad” nos lleva a significaciones del campo 
de la Lógica. Puede elegirse una enunciación más de carácter 
general si sólo nos quedamos con el primer término de la 
enunciación. Sin embargo, conscientemente, prefiero la 
enunciación elegida, porque en efecto los discursos metafísicos 



 76 

presentes y venideros han de acercarse -y lo seguirán haciendo- 
vigilando muy de cerca las implicaciones éticas del 
incumplimiento de la Verdad que siempre compete a la Filosofía. 

Las Metafísicas no buscan permanecer inertes en el éter. Están 
construidas para interactuar con su cotexto y su contexto. Siempre 
es posible levantar objeciones del tipo de que algunos discursos 
de índole filosófica y reflexiva puedan defender la Inmoralidad, 
o la incapacidad para encontrar la verdad, caso de determinados 
sofistas, discursos en zonas límite o escepticismos recalcitrantes. 
La discusión nos llevaría muy lejos y nos obligaría a entrar en 
materia. En una exposición sucinta de Cuestiones Claves como la 
que desarrollamos aquí puede bastarnos lo apuntado. 

 

   1.3.13. Paz, Fraternidad y Humanismo.-  

Es fácil colegir que esta es una aspiración que está -y va a 
seguir estando-presente en los discursos metafísicos con plena 
convicción. 

Hasta los filósofos más positivistas, defensores del 
individualismo, saben que un militarismo excesivo nos destruirá 
sin remedio.. 

 

   1.3.14. Ecologismo.-  

Las Metafísicas presentes no soslayan esta Cuestión. La 
asumen por lo general entendiendo acerca de su importancia 
capital, teórica y prácticamente, sin que pueda ser capaz de 
mostrar todas las vertientes que este asunto toma en ellas como 
se comprenderá con facilidad. 



 77 

En cuanto a las futuras formulaciones de esta tematización 
creo que seguirán esta misma senda, como sucede 
particularmente en mi propio discurrir, que quedará patente en las 
páginas que siguen, en la misma dirección en que vengo haciendo 
desde hace años. No en vano era una tematización muy presente 
en mis clases de Ética en el Instituto María Cegarra Salcedo de 
La Unión (Murcia).  

 

   1.3.15. Negacionismo.-  

Los discursos metafísicos presentes no gustan de culminar en 
el lado de la Negación. Desde Hegel incluso esta manera de 
concluir está obviada. En Marx es obvio que la conclusión cae del 
lado de la Síntesis Afirmativa, del lado del reconocimiento 
explícito teórico-práctico de la Fraternidad de la Especie 
Humana. Igualmente en Nietzsche, que preconiza el Nihilismo 
europeo como un mal a superar, aunque sea mediante la figura 
poética de su “Superhombre” y tematizaciones por el estilo, si 
bien su posición conduce al Sinsentido que le persiguió desde 
1989 hasta 1900. Las corrientes filosóficas del Siglo pasado 
lucharon todas por superar la Negación, que ahora se presentifica 
en nuestro Mundo por doquier. 

Las Metafísicas presentes y futuras, en su grandísima mayoría, 
perseguirán la Afirmación, reconciliándose con el mismo Platón, 
que prefería los Diálogos Conclusos a los Inconclusos; y a 
Aristóteles, que cerraba su Corpus con el reconocimiento de la 
grandeza de las “Formas en Acto” y del Acto Formal en general, 
por encima de la indeterminación propia de la “Materia Primera”. 

 

 



 78 

   1.3.16. Defensa del antimilitarismo.-  

Esta Cuestión es consecuencia directa y complemento directo 
de la precedente. 

En concreto en mi concepción metafísica añado al 
Antimilitarismo y la Cuestión de la Paz, la formulación de “la 
reconversión de los ejércitos” para ayudar a la Humanidad y no a 
su destrucción. 

 

1.3.17. Filosofía y Lenguaje.-  

Los Discursos a los que reconocemos mediante el Término 
“Metafísica” siempre se han preocupado de la consideración del 
Lenguaje, acrecentándose su interés en ello desde finales del 
Siglo XIX en Inglaterra y el resto del Continente Europeo 
principalmente. Actualmente y en adelante la preocupación sigue 
y seguirá siendo central, cuando de por sí el estudio del Lenguaje 
compete ya a disciplinas muy diversas entre sí, en prácticamente 
todas las áreas del saber y hasta en la fabricación de nuestras 
máquinas más avanzadas. Es en los Discursos Metafísicos donde 
planteamos las cuestiones más básicas que atañen al lenguaje, 
como instrumento posibilitador, forjador, incluso reconocido 
como “Casa del Ser”, como posibilitador y creador, como 
potencialidad básica. 

Su consideración es singularmente multidisciplinar desde hace 
silo y medio. 

 

   1.3.18. Metafísicas, Lógicas y Gnoseologías.-  

Las Lógicas y Gnoseologías se mueven en el terreno de la 
Filosofía, pero las Metafísicas se encuentran en otro nivel, si bien 



 79 

no tienen más remedio que operar en pleno Feedback con ambos 
tipos de discursividades. 

Sabemos del avance de las Lógicas desde su enunciación 
explícita por Aristóteles y su continuación por Estoicos y 
pensadores Medievales, hasta el gran impulso cobrado a finales 
del XIX y durante todo el Siglo XX. Sabemos de su alto grado de 
formalización y de sus diferentes campos de actuación, en el 
campo de Juntores, la Cuantificación, las polivalentes y 
probabilísticas. Sabemos de su importancia en la Computación. 

Las Metafísicas contribuyen y contribuirán a que esto siga 
siendo posible. 

En cuanto a los discursos volcados en la investigación acerca 
de qué nos es posible conocer seguimos y seguiremos empeñados 
en ellos, reconociendo que nunca nos será posible ser como 
Dioses, porque somos lo que somos. Somos afortunadamente 
Conciencia: mucho más que Inteligencias creadas por nosotros 
mismos.  

   1.3.19. Filosofía y Religión. El pensamiento Metafísico 
siempre tuvo que ver de una u otra manera con el fenómeno 
religioso, relacionándose con él de mil maneras distintas: 
incluyéndolo, criticándolo… Esta situación se da en el presente y 
continuará en el futuro en circunstancias parecidas, de adhesión 
o rechazo manifiesto de dicho fenómeno, aunque personalmente 
-como quedará puesto de manifiesto en el Tratado que sigue- 
estoy convencido de que lo mejor para todos es construir un 
pensamiento metafísico que de nuevo se ponga al servicio, no de 
cualquier Teología, pero sí de una Teología que nos libere de 
nuestros peores vicios y demonios. 

De nuevo recurrimos con insistencia ahora al término 
“Conciencia” como lo que nos define como especie, de forma que 



 80 

tematizamos más adecuadamente términos como “Mente”, “Yo”, 
“Alma”, “Espíritu”, que problematizan en mayor grado la idea, el 
significado metafísico del término “Hombre” o los términos “ser 
humano”. 

Nadie puede marginar la importancia del fenómeno religioso, 
siempre abordable así mismo desde la Antropología Social y 
Cultural y la Sociología. 

 

   1.3.20. Filosofía y moral. En cuanto a la necesidad de 
repensar la Ética en todas sus facetas encontramos y 
encontraremos menos controversias, además de la realidad de que 
de suyo todo Pensamiento Metafísico soporta una determinada 
propuesta moral más o menos explícita. 

La Ética realiza el análisis de las diversas posiciones morales, 
incluso las recorre históricamente, en tanto que las posiciones 
metafísicas apuntalan a la reflexión ética, esencial al Ser Humano 
cuando fue capaz de proponerse nuevos discursos más allá de los 
míticos. 

Es muy posible que en adelante las Metafísicas tomen más 
interés por la acción, siempre buscando desde luego el bien 
común, de forma que la Praxis tome nuevamente cuerpo en bien 
de todos. Entonces el filósofo será ecologista, afirmador de la 
vida, de la igualdad entre los seres humanos e intentará 
nuevamente realizar el ideal de Schiller, expresado en la Novena 
Sinfonía de Beethoven y el deseo de socialistas utópicos y no 
utópicos, así como el deseo de toda persona religiosa y de bien. 

 

   1.3.21. Filosofía y Matemática. Pitagóricos, Platón, los 
Árabes, el mundo oriental, el Renacimiento y desde entonces 



 81 

todos los intelectuales nos llevamos muy bien con el mundo de 
los números. Esto es así y seguirá siendo así, en detrimento de los 
negacionistas y los terraplanistas. 

Desde antes de la aparición de la Filosofía Occidental la 
Matemática contaba con el respeto que se merece. Su formalidad 
es reflejo directo del Sentido de todo-lo-que-hay. 

Desde nuestro Siglo XIX ha alcanzado una sistematización 
que nos ha permitido innumerables avances en el terreno 
científico y técnico de manera abrumadora. El presente y el futuro 
han de serles proclives sin remedio, aunque compete a la 
Metafísica ir más allá de los números, como señalaba el propio 
Símil de la Línea del final del Libro VI de “La República” de 
Platón.  

 

   1.3.22. Físicas y Metafísicas. Cuando superamos los 
discursos propiamente míticos en Occidente, discurriendo por las 
ciudades del Asia Menor a 7 siglos de la llegada de Cristo fuimos 
físicos y metafísicos. Lo hacíamos obviamente sin el calado de 
los siglos propios del Renacimiento y hasta la fecha desde luego, 
pero fuimos posibilitando la llegada de los discursos físicos 
propios del presente. 

La evolución de la Física es evidente, sobre todo desde los 
comienzos del Siglo pasado, adoptando esa triple articulación de 
campo Newtoniano, Quántico y cósmico que a todos nos deja 
embelesados. 

El presente y el futuro nos arroja a esta situación envidiable en 
gran parte, aunque nos llene al tiempo de tantas zozobras, pues el 
desarrollo científico y tecnológico nos conduce al tiempo a 



 82 

posibilidades de destrucción de nuestra especia nunca antes 
alcanzadas. 

El trabajo de los metafísicos debe dirigirse a salvaguardar la 
presencia de nuestra especie en el Planeta, concienciando 
inequívocamente a las personas encargadas de legislar y de 
encauzar nuestra Historia. 

 

   1.3.23. Los Discursos Metafísicos ante las Ciencias de la 
Vida. Este grupo de Ciencias comienzan a desarrollarse a partir 
de la segunda mitad del Siglo XIX, por lo que compete a las 
Metafísicas actuales y futuras afrontarlas sin que puedan atender 
a precedentes en su abordaje. Sin embargo la relación a mantener 
con estas ciencias es interesantísima, exigiendo de nosotros todo 
el cuidado posible, pues con frecuencia se nos exige y exigirá que 
orientemos, sobre todo con respecto a las prácticas que sus 
discursos despliegan, lo que es especialmente demandado a la 
Ética, que a veces toma la forma de discurso subsidiario 
inmediato en cada una de ellas, principalmente en lo que compete 
a las Genéticas y las Psicologías. 

 

   1.3.24. Claves en relación a las Neurociencias.- Las 
Neurociencias representan un caso particular de Ciencias de la 
Vida que pretenden estar en auge en nuestro presente, con 
marcada vocación de futuro. En este terreno el Metafísico debe 
estar ojo avizor, porque las prácticas que estos discursos 
científicos a veces pretenden instaurar pueden resultar altamente 
perniciosas, al pretender conceder a las Máquinas un estatus que 
no les corresponde. 



 83 

Las Neurociencias gustan en muchas ocasiones de otorgar a 
las máquinas un nivel de conciencia que jamás podrán alcanzar, 
decidiendo que los seres humanos vamos a lograr una dimensión 
muy superior gracias a nuestra fusión con ellas. 

 

   1.3.25. Claves en relación a la Antropología Filosófica.- 
Entendemos por Antropología Filosófica a una suerte de discurrir 
más genérico que el propio de la Antropología Social o Cultural, 
pero que irremisiblemente debe estar en relación con discursos 
tales, propios de las Ciencias Sociales. 

La Antropología Filosófica, como indica su nombre, se 
inscribe en el terreno de la Filosofía, de forma que las Metafísicas 
le sirven de sostén ineludible, si bien en la actualidad se prefiere 
atender más a los discursos instalados en el nivel propio de las 
Ciencias. 

Sin embargo, dada la creciente importancia que puede que 
abramos de concederle a las Metafísicas en el futuro, la 
Antropología de este carácter también recuperará un lugar 
preeminente, sin que podamos prescindir de todo lo que hasta 
aquí hemos caminado respecto del conocimiento del “hombre”, 
que es el objeto propio de esta disciplina, con lo que la 
recuperación de este objeto tendrá su problematicidad propia en 
tanto que los discursos sobre este objeto lo parcelan quizá en 
demasía. 

 

   1.3.26. Claves en relación a las Tecnologías.- De nuevo en 
este punto los discursos metafísicos presentes y futuros cobran 
una fuerza imparable, porque son muchas las voces que les 
demandan iluminación a este respecto. El número de cuestiones 



 84 

colaterales y esenciales que surgen a propósito de las llamadas 
“Nuevas tecnologías” a este respecto es abrumador. 

En este sentido los profesionales dedicados a la elaboración de 
discursos metafísicos, ahora y en adelante, habremos de retomar 
también toda la experiencia acumulada a este respecto desde la 
época en que la Filosofía se instaura en Atenas, desde los 
comienzos del Siglo V A.D.C. 

 

   1.3.27. Consideración en torno a las Artes.- Es evidente que 
la creación artística representa una actividad esencial en la 
especie humana, que no encontraremos en otros seres animales. 
Simplemente el hecho de que la Metafísica se ocupa “del ser en 
general”, de “todo” con mayor o menor intensidad, conduce a que 
las Artes estén incluidas en su campo de atención, formen parte 
de su consideración. 

Pero resulta que la creatividad artística, además, es una 
facultad prioritaria de nuestra especie. Así es que las Metafísicas 
presentes y futuras, que buscan su coherencia discursiva, la 
enfocan de forma prioritaria igualmente, reconociendo en la 
Creatividad Artística un modo sutil de adaptación a nuestro 
medio y de superación de contrariedades. 

 

   1.3.28. Claves en relación a los Materialismos.- 
Evidentemente que las palabras se van desgastando con el uso, 

A la par que enriqueciendo. Esta es la cosa: que las 
indeterminaciones también se dan cuando queremos pincelar el 
cuadro general de las metafísicas presentes y futuras para que 
tengan sentido y guarden coherencia, que es lo más que puede 
pedírseles. 



 85 

En la Historia de la Filosofía, y más concretamente, en la 
Historia de la Metafísica o las Metafísicas, ya se han confundido 
en más de una ocasión Materialismo e Idealismo o 
Espiritualismos; no con Hegel y Marx, pero sí con Spinoza y 
Berkeley. 

 

   1.3.29. Progreso, Identidad y Diferencia.- esta interesante 
Tríada recorre todo el Pensamiento Occidental. En razón de que 
los términos se agotan y enriquecen a un tiempo no es fácil 
resumir qué sucede y sucederá con esta interesante tríada ahora y 
en adelante, porque las tres instancias de la misma están en la 
columna vertebral del Pensamiento Filosófico. Piénsese cómo 
han jugado tan sólo en Marx, Niezsche o Heidegger para 
comprender cuánto juego dan, en el discurso y en el plano de las 
prácticas y los hechos. 

 

   1.3.30. Necesidad de las Metafísicas.- Enunciada 
explícitamente la “Filosofía Primera” por Aristóteles podemos 
decir sin miedo a errar que no hemos sido capaces de prescindir 
de ellas, sin que por ello hayamos de sonrojarnos en modo alguno. 

El recurso constante a la Ciencia y a la Tecnología no va a 
neutralizar esta necesidad de reflexionar acerca de “todo” y de 
hacerlo con Sentido, para a su vez buscar Sentido a todo. 

Es obvio que el pensamiento seguirá siendo plural, pero 
siempre buscará dotarnos de coherencia, porque en efecto los 
seres humanos somos “seres de Sentido”, instalados en el 
Sentido, a pesar de tantos desatinos. 

 

  





PARTE SEGUNDA 

MI PENSAMIENTO METAFÍSICO, EL 
ESPACIO DE LAS CONCIENCIAS. 





 89 

   2.1 Propósito de esta Segunda Parte.- 

Henos ahora enfrentados, a lo largo de los siguientes 32 
parágrafos, a la tarea de abordar, con el mayor de los ahíncos, el 
primero de los tres pilares que caracterizan mi Pensamiento 
metafísico, delineado con suficiente precisión en la Segunda 
Sección de la terceray última Parte de “Nietzsche y yo. En aquel 
lugar mostré que tres son los pilares de mi discurrir cuando me 
dedico a la tarea más intrincada de nuestra profesión: el recurso 
nuevamente a la Conciencia como punto de partida y fundamento 
del pensar, el reconocimiento de que la realidad que a ella se 
presentifica tiene tanto de mistérica como de racional y la 
constatación de un Sentido y un Orden en todo lo que me es dado 
a mi Conciencia, tanto cuando me esmero en una actitud 
meramente contemplativa como cuando me dedico a actuar en el 
mundo en que me encuentro insertado. 

Estos tres pilares sustentan un discurso que puede, sin 
complejos perfectamente ocupar el mismo espacio que ocupaba 
aquello que desde Aristóteles venimos llamando “Filosofía 
Primera”; o, atendiendo a una nominación más concisa, 
“Metafísica”. Con ello no adopto ninguna posición arrogante. 

Juzgo pues encontrarme competente, pues, por mi titulación 
universitaria y mi actividad intelectual ya de muchos años, para 
articular una discursividad del tipo señalado, en la que me esmero 
convencido de no zambullirme en ella como un retrógrado, o 
como alguien que vuelve la espalda a su presente. Precisamente 
todo lo contrario: en la que entro precisamente para influir en mis 
circunstancias de la manera que entiendo más adecuada, a fin de 
mejorarlas, para mí, para mis compañeros filósofos, pero así 
mismo, teniendo en cuenta a todos los individuos de mi misma 
especie, de forma que entiendo útil este discurrir a cada uno de 
ellos. No hay en estas intenciones ni en esta forma de expresarme 



 90 

nada que pueda achacarse de obnubilación u ofuscación mental. 
Tampoco podrá entenderse que este proceder encierra 
enajenación de las potestades que me corresponden como ser 
humano. Ni veo que incurra en arrogancia alguna ni proceder 
alienante o propio de alienado, entre otras cosas porque este mi 
discurrir me impele a actuar codo a codo con mis congéneres. 

Tengo la confianza de que cuando mi lector cierre las páginas 
de esta obra, tras haberlas leído aprovechándose de lo que 
pincelan, caiga, al igual que a mí me sucede, en la cuenta de que 
la Metafísica es una actividad que se despliega en una 
discursividad coherente y bien útil para todos, a pesar de que en 
nuestra Historia más reciente muchos intelectuales y los mismos 
filósofos hayan intentado menoscabarla o dejarla de lado por 
completo, en favor, se nos insistía, de actividades más 
“adecuadas”. 

Ese proceder espero que aparezca ahora convenientemente 
encuadrado, tal y como hemos puesto de manifiesto a lo largo de 
las noventa cuestiones que han integrado la primera parte de este 
texto. Siguiendo nuestro abordaje precedente se llegará a colegir 
que generalmente este proceder contra el discurso propio de la 
Metafísica lo que en realidad ha perseguido es poner en pie 
actividades y quehaceres simplemente más “rentables” al Sistema 
capitalista imperante en Occidente. De forma que el intento de 
acabar con los discursos de orden metafísico propiamente 
hablando obedece a una actitud poco inocente, o demasiado 
ingenua, de empujar hacia un interés no tan común como pudiera 
parecer a primera vista, cuando no han obedecido directamente a 
intereses de la clase dominante, la más adinerada y que menos se 
ha preocupado del conveniente reparto de los bienes entre todos 
los seres humanos del planeta. 



 91 

Ni siquiera el hecho de que los discursos metafísicos hayan 
adoptado formulaciones incluso aparentemente contradictorias 
entre sí, ha de desanimarnos a la hora de reclamar la conveniencia 
de su articulación en el momento presente y para los tiempos 
venideros. Esa circunstancia que les acaece no es exclusiva de la 
Metafísica, ni de la Filosofía en general. Le ocurre así mismo a 
las discursividades científicas. Incluso los relatos míticos pugnan 
por ofrecernos cada uno de ellos la mejor exposición de la 
realidad sin lograr superar sus diferencias. 

Precisamente confío en que, con el tiempo, se pueda advertir 
que somos muchos los que perseguimos algo así como una 
especie de “consenso metafísico”, que no se reduce a constituir 
tan sólo un “consuelo”, sino que se orienta a mejorar las 
condiciones de vida de nuestra especie. 

 

   2.2. La Conciencia como punto de partida.- 

La Metafísica, como hemos de repetirnos a pesar de que bien 
lo han de saber los profesionales de la Filosofía que me lean, 
constituye el tronco, por así decir, y la piedra angular de nuestra 
queridísima disciplina. Sin embargo qué sea la Conciencia, como 
señalamos casi todos a alturas de estos tiempos, es complicado de 
definir, de determinar, en pocas palabras y aun en muchas. Es 
asunto que no puede dilucidarse mediante escasas reflexiones. A 
la misma Conciencia, pues, se nos presentifica la dificultad de 
nuestros Objetos de estudio, y de estos el principal, que hace 
posible el estudio del resto de ellos. Desde comienzos de la Edad 
Media, especialmente con San Agustín así lo comprendimos. El 
celebérrimo Obispo supone una avanzadilla del “Cogito” 
cartesiano, con su formulación “Si fallo sum”, aunque en 



 92 

Descartes la presentificación del “yo” reviste un carácter 
inmediato, intuitivo y no de proposición condicional.  

Vaya por delante que HEMOS DE SER CAUTOS ANTE EL 
DISCURRIR DE la llamada “Neurociencia”, según he señalado 
en más de una ocasión en mis escritos, especialmente en 
“Cincuenta Aforismos a alturas de 2022” y en “Nietzsche y yo” 
en su segunda parte. En la Bibliografía que detallo al final 
menciono el texto de Rafael Yuste, en algunos momentos 
francamente interesante para saber de Neurobiología, pero que 
me parece muy insuficiente por hacer cierta no pequeña traición, 
incluso, a su título, que parece indicar que va a posicionarse del 
lado de posturas similares a las del “Esse est percipi” berkeliano, 
sin llegar a cumplir en absoluto con lo que dicho título nos debería 
ofrecer, al declarar que el cerebro es el gran teatro del mundo. 
Una exageración de la importancia de las neurociencias destruye 
la posibilidad de cualquier discurso metafísico, nuestro punto de 
partida, pero así mismo también cualquier punto de llegada. 

 Nuestro proceder no está sujeto a la metodología científica 
que pretende aplicar la Neurociencia, sino que se sitúa en la Línea 
de Descartes y del Empirismo Inglés, que queda 
convenientemente sintetizada en Immanuel Kant y retomada en 
Hegel, quien pasa revista a las diferentes configuraciones que 
experimenta la Conciencia, si bien queda esta subsumida en el 
Concepto de Espíritu, que va enriqueciéndose hasta recogerse en 
su última Absolutez. El recorrido que delinea Hegel para el 
Espíritu, desde su Simplicidad de partida hasta su Absolutez final, 
se presenta muy atrayente para muchos, incluido don Eugenio 
Trías, a pesar un especialista en Nietzsche nada desdeñable. Pero 
es el caso que la discursividad Hegeliana es prolongada por 
corrientes de pensamiento sumamente interesantes, por el lado de 



 93 

su Derecha y su Izquierda, como se reconoce abundantemente en 
la Historia de nuestra disciplina. 

En la sucesión a Hegel encontramos las tematizaciones de 
Marx, de Nietzsche y de Freud, entre tantísimas otras, pero 
también las propias de Dilthey y otros muchos por el lado de su 
Diestra, así como la ruptura que establece Sören Kierkegaard y 
toda la línea que inaugura Husserl. Realmente es en esta línea en 
la que hoy nos podemos encontrar más cómodos al establecer a 
la Conciencia como fundamento y punto de partida de la reflexión 
Metafísica. Resulta sumamente fructífero retomar incluso el valor 
de la “Epoché”, Husserliana según la cual hemos de prescindir 
del mundo natural, para recrearnos en la contemplación de lo que 
a ella se nos plantifica, aunque pronto caemos en la cuenta de que 
hemos de evitar el callejón sin salida del Solipsismo. En nuestro 
caso pronto salimos al exterior de este Yo clausurado sobre sí 
mismo, gracias a la propia experiencia vital, que reconocemos 
pronto en cada uno de nosotros, reconocimiento que surge en 
cuanto nos paramos ante la magnificencia del Lenguaje, que nos 
atraviesa en cuando comenzamos a darnos cuenta, en cuanto 
somos conscientes y en la conciencia nos fundamentamos incluso 
en nuestro quehacer más cotidiano, menos reflexivo, cuando 
apenas si comenzamos a caminar, como suele decirse, a cuatro 
patas. 

 Cuando nuestra concienciación es máxima incurrimos en un 
discurrir metafísico que defenderá en todo momento la 
solidaridad y la necesidad de reconocer el Sentido que reina en el 
Cosmos, de forma que estamos prontos a desterrar el escabroso 
problema del solipsismo, capacitándonos para postular sin 
grandes dificultades una Metafísica de corte perfectamente 
realista, si bien podemos seguir progresando y ser capaces de 
afirmar que nos interesan los “valores” de naturaleza plenamente 



 94 

inmaterial, reconociendo que es preciso poner atención en la 
posibilidad de confundirnos a causa de la rica polisemia de los 
términos que nos vemos obligados a manejar. 

 

   2.3. Inteligencia natural.- 

Lo que compete al ser humano, sujeto capaz de discurrir más 
allá del plano meramente determinado, físico, es ser inteligente 
de modo natural; esto es, contar con una inteligencia a la que está 
determinado por la Naturaleza. Mediante su Inteligencia Natural, 
I.N., nuestra especie ha llegado a ser capaz de diseñar, con el paso 
de los siglos, inteligencias artificiales, a base de plasmar en sus 
máquinas sus procesos lógico-matemáticos, jugando con la 
capacidad de construir Bases de Datos y Hojas de cálculo, que 
comenzaron a hacerse populares a mediados de la década de 
1980. La inteligencia natural se caracteriza no sólo por emplear 
estos procesos, sino por estar conexionada con el “darnos 
cuenta”, de las cosas y con el darnos cuenta de esa misma 
Conciencia que se da cuenta de las cosas, siendo así que a nuestras 
máquinas no les compete este “Darse cuenta” propio de nuestras 
Conciencias. Este es un asunto en el que nada quieren reparar los 
defensores de la Inteligencia Artificial, produciendo con ello 
cantidad de perturbaciones para toda la comunidad internacional, 
al quedar todas estas personas determinadas por un Sistema que 
sólo prima valores de tipo económico. 

 Las anteriores afirmaciones prueban sobradamente el alto 
valor del discurrir metafísico, sumamente capacitado para 
alertarnos a todos de los peligros en los que incurriremos si 
desquiciamos el orden natural, si lo violentamos atendiendo sólo 
a valoraciones de orden meramente material. En virtud de nuestra 
inteligencia natural somos capaces de dotarnos del utillaje 



 95 

necesario para vehicular la I.A., estando en condiciones de 
hacerla crecer debidamente; esto es, de forma que nos ayude a 
todos, sin servirnos de ella para procurarnos nuestra 
autodestrucción. Nuestro discurso metafísico, en concordancia 
con muchos otros, habrá de insistir, en el uso adecuado de la 
Digitalización. Iniciada a mediados del pasado siglo, Sometida a 
nuestra I.N., nos ayudará a sortear todas nuestras dificultades, 
haciéndonos entender que la senda adecuada es aquella que 
camina decidida hacia el Bien de todos los Seres Humanos. 

 

   2.4. El sentido de la Historia (I).- 

Nuestro discurrir metafísico se apoya en tres pilares según 
venimos advirtiendo. En los tres la cuestión del Sentido de la 
Historia es prioritaria. Ciertamente que la Verdad, tomada esta 
palabra en toda su significación metafísica, se va desplegando. Y 
aún más: se va desplegando según uno o muchos sentidos. 
Resultando obvio que no es sin más estática, a no ser que 
queramos situar nuestra mirada en el punto en que la sitúa 
Parménides, o en que la sitúan un Místico o un Sufí . Prehistoria 
e Historia lo tienen, aunque tal coherencia no nos resulte 
plenamente evidente, entre otras cosas debido a esa su condición 
de despliegue. 

En absoluto es que queramos ser obtusos, presentar visiones 
abigarradas que oculten nuestra frustración de metafísicos que no 
llegan a decir nada realmente con sentidos y ciegos a las verdades 
evidentes de la razón científica o la experiencia. Lo que ocurre es 
que dilucidar la cuestión del Sentido de la Historia es mucho más 
escurridiza que poner a circular a todo gas una partícula para que 
choque con otra en un Colisionador al uso de nuestros admirados 
Físicos del presente. A estos hay que recordarles quiénes fueron 



 96 

los Presocráticos griegos en verdad y cuán escurridiza es la 
verdad misma, aunque al tiempo llegue a ser bien sencilla, según 
se llegará a atisbar en el tercer pilar de nuestro discurrir, donde 
vamos a considerar a la Teología como un discurso que a todos 
sin excepción terminará interpelándonos, si es que no lo hace ya, 
si bien estamos en condiciones de adelantar que no habremos de 
pensar en una Teología represora, que desfigura demasiado al 
Teos, como resulta en las concepciones Judaica o Musulmana a 
nuestro juicio. 

Concluyamos en descargo de haber podido decir bien poco en 
este primer momento -el segundo si tenemos en cuenta lo escaso 
apuntado en la Parte anterior-, que pocos filósofos brillan 
precisamente por poder dilucidar este Sentido, que en ocasiones 
aparece cargado de senderos tortuosos, cuando no se critica la 
posibilidad de visualizarlo como cuestión que excede las 
posibilidades de nuestro conocimiento. 

 

   2.5. Kant (1).- 

Sin duda Immanuel Kant es una de las figuras más centrales 
del Pensamiento europeo. Susobras se encuentran entre las más 
citadas y sus logros muy tenidos en cuenta, a pesar de la 
aceleración del ritmo histórico y de que más de dos siglos nos 
separen de su Pensamiento. qAunque soy muy ecléctico me 
considero en gran medida kantiano, habiéndole dedicado A lo 
largo de mis escritos siempre una gran atención. Aquí de hecho 
vuelve a suceder esta necesidad de tenerlo muy en cuenta desde 
el primer momento. Toda la Primera Parte de esta obra está 
imbuida de su manera de hacer las cosas; lo explicitamos En su 
misma enunciación: “Prolegómenos para los discursos 
metafísicos presentes y futuros”. 



 97 

Kant anduvo preocupado por muchas cosas que siguen 
interesándonos hoy día. Se afanó constantemente en pensar la 
validez de nuestros saberes y dónde se sitúan los límites de todo 
nuestro conocimiento posible. En consecuencia hubo de 
reconocer que el discurso metafísico es impracticable 
teóricamente, pero hubo constantemente de situarse en ese mismo 
nivel de lo que definía como impracticable según es bien sabido, 
aunque muchas veces se disimula esta inconveniencia de su 
discurrir. Sin embargo no deja de ser una de nuestras mentes más 
lúcidas, de forma que pronto sale en defensa del discurso 
metafísico si se efectúa en un espacio teórico-práctico. La razón 
en uso teórico se encalla, pero en su discurrir teórico-práctico 
tiene todo el derecho a plantearse metas. ¡En ese mismo instante 
queda legitimada una praxis no efectuada a ciegas! Nuestro 
presente le está plenamente en deuda. Está ahí en el momento 
preciso y en la ciudad precisa si me apuran, la prusiana 
Königsberg del Siglo XVIII, centro de todas las corrientes 
Intelectuales, científicas y religiosas de la época, orquestándolas 
y legitimándolas, pues pocas cosas deslegitimó este alma grande, 
bastante desautorizada por el impetuoso Friedrich Nietzsche, que 
decía de su “verdad” que era “pálida” en el famoso recorrido 
trazado en “Historia de un error”. Nunca me gustó la lectura que 
de Kant hace mi querido Friedrich, al que tantas horas de estudio 
he dedicado. 

fue Kant muy dado a concebir las cosas en términos de tríada 
si queremos expresarnos así, pues tres son las Facultades que 
concibe adornan a la humanidad en lo que respecta a sus 
capacidades mentales: La Sensibilidad, el Entendimiento y la 
Razón, que operan o juegan en una u otra forma según las usemos 
para hacer ciencia, en nuestra praxis, al disfrutar estéticamente, al 



 98 

relacionarnos socialmente, como naciones, o simple y llanamente 
cuando nos pensamos como seres necesitados de Dios. 

Poco nuevo podré añadir que no se haya dicho de su 
pensamiento y poco puedo decir con brevedad. Quizá mi 
originalidad estriba en tenerlo muy en cuenta en todo momento, 
en los tres pilares que apuntalan mi discurso, desde mi situación 
temporal de nacido en la segunda mitad del Siglo XX, disfrutando 
de la gracia de seguir en pie cuando estamos concluyendo el 
tercer trimestre del primer cuarto del XXI. 

 

   2.6. Con respecto a Marx, Nietzsche y Freud.- 

Cuán lejos nos encontramos de la noción de Substancia que 
era central en la Filosofía Primera del gran Aristóteles. ¿Cuántas 
cosas han mediado entre Aquel y los tres autores a los que ahora 
toca referirnos, la que media entre el Siglo <IV antes de Cristo y 
el XIX y primeros del XX dado que el gran psiquiatra vienés 
muere en la antesala de la segunda de las guerras mundiales. La 
distancia es descomunal, de forma que resulta complicado 
entender las cosas incluso en términos de pensamiento 
metafísico. 

Soy de los que piensan, por otra parte, que Marx, Nietzsche y 
Freud inauguran “la sospecha” como acertado proceder para 
entender la Historia de los movimientos sociales, el devenir de la 
Cultura Occidental o los avatares del alma humana desde que 
nacemos, de forma que lo Inconsciente se constituye en sostén de 
la Superestructura que es la Sociedad, el pensamiento occidental 
o la Consciencia que nos permite sobrevivir con más o menos tino 
a cada uno de nosotros. 



 99 

Sin embargo difícilmente podremos construir una Metafísica 
acorde con nuestras necesidades actuales a partir de todo lo que 
estos verdaderos titanes de Occidente nos han legado. Y al tiempo 
lo que podamos construir no puede desplegarse sin su 
fundamental concurso. Ellos socaban cualquier constructo al que 
queramos darle máxima estabilidad, pero para nada perturba a 
quienes estamos acostumbrados a todo vértigo, aunque andemos 
deseosos de estabilidad, sosiego y paz por siempre. No sucede 
nada anómalo porque en este primer pilar de nuestro discurso 
tienda a emerger el aliento que anima al tercero. Solidaridad, 
ansia de combatir el Negacionismo o Nihilismo y deseo de no 
sufrir más de la cuenta son cosas que ninguna Filosofía en primer 
término tiene por qué dejar de anhelar. 

 

   2.7. Con respecto a la Fenomenología Existencial.- 

Al definir como pilar inicial de nuestro discurso a la 
Conciencia hemos de volver la mirada a Husserl y a todo lo que 
ha desplegado su reflexión. Es una gran incongruencia pensar que 
la Filosofía no sirve para nada o que para nada influye en la 
Historia de la Humanidad. Antes bien todo lo contrario, como 
muy bien sabe cualquier intelectual mediocre. ¡Entiéndasenos 
bien! Claro que el uso del término “mediocre” tiene aquí un uso 
“irónico”, porque la intelectualidad está reñida con la 
mediocridad. Es para nosotros bien obvio que la Influencia de la 
obra de Edmund Husserl ha tenido una repercusión obvia en la 
Filosofía Occidental y más allá de ella. Se prolongó en grandes 
figuras como Heidegger, Jaspers, Sartre, Merleau-Ponti, Simone 
de Beauvoir, Edith Steiner, Simone Weil, y un largo etcétera, así 
como en el campo de la Psicología, las ciencias sociales y 
jurídicas, el movimiento de la antipsiquiatría y las prácticas 
sociales de muy diversa índole, estando en interrelación con el 



 100 

terreno igualmente de las artes, principalmente en el campo de la 
literatura, en la conocida como “Novela existencial” sin ir más 
lejos. 

Partir de la Conciencia como fundamento en nuestro caso es 
un arranque que poco se detiene en la suspensión del juego acerca 
del “Mundo Natural”. En mi caso soy consciente de muchos 
detalles de mi vida desde bien temprana edad. Eso precisamente 
me impulsa a salir bien pronto al “Mundo-de-ahí-afuera”. Es más: 
me conduce a reconocer con el Existencialismo que “estamos-
ahí-arrojados”, desde la observación de mi propia vida. A 
reconocer que la Historia tiene sentido y que estamos frente al 
Misterio y a una Verdad que se Despliega causalmente incluso. 
De forma que desde aquí estamos haciendo guiños a los otros dos 
pilares a los que nos referimos en las dos Partes que siguen. 

Este rápido salir al mundo y comprometernos con él también 
nos hace defender un nuevo realismo, ¡sólo que reconociendo 
claros vestigios de Sentido en él! 

 

   2.8. Con respecto al Pensamiento Neoescolástico.- 

Recordemos que es el arbitrado por la Iglesia Católica, en 
concreto por el Papa León XIII, postulando precisamente una 
vuelta al viejo Realismo de corte aristotélico. La tendencia al 
nuevo realismo por tanto no le es ajena a la reflexión que en 
aquellos días propuso la Iglesia y que dio figuras de relevancia 
que interactuaron con las corrientes filosóficas del momento, 
aunque menos con las que proponían que la Verdad se despliega 
históricamente. Aquel discurrir era más amigo directamente de 
Aristóteles y Tomás de Aquino, seguidor de la Metafísica de 
aquel. 



 101 

Simplemente echando un vistazo al índice de la Metafísica de 
Aristóteles vemos sus virtualidades en aquellos momentos, Siglo 
IV antes de Cristo, comprendiendo la importancia de los árabes 
en su difusión durante la Edad Media, consiguiendo que 
Occidente volviera a tenerla presente, a ella y a todo el llamado 
“Corpus Aristotelicum”. Su fuerte apuesta por la fijación de 
conceptos en su Libro IV, su atención al que los Neoescolásticos 
consideraron abiertamente como el “Tercer grado de 
Abstracción”: aquel que se queda con el hecho de que las cosas 
son, siendo el primero el nivel de lo físico, el segundo el de lo 
matemático al abstraer de todo el número, la medida, las 
relaciones que se establecen entre los objetos de la “Dianoia”, tal 
y como enseñaba su maestro. 

De Jacques Maritain a Nicolai Hartmann; de Gilson a los 
Personalismos Cristianos, de Brondel a Levinas, todo rezuma 
realismo ya intento de buscar sosiego en las removidas aguas de 
la modernidad. Nuestro primer pilar debe registrar todas estas 
cosas para enriquecerse suficientemente a fin de estar en 
condiciones de apuntalar perfectamente a todo nuestro discurrir 
junto a los dos que se encuentran más adelante, porque un libro 
tiene una cierta linealidad, sobre todo si se trata de una novela 
policíaca. Pero este evidentemente que no es el caso, porque este 
es un libro de Filosofía de primer orden o de Metafísica, por 
mucho que pudiera pesarle a Nietzsche o a Heidegger, o al 
Tribunal de la Santa Inquisición. Aquí nada obsta para pensar en 
términos de que tenemos tres pilares distribuidos en la base de 
nuestro discurso como mejor pueda parecernos. Y no porque 
estemos en el plano de la mera fantasía, o porque andemos 
enajenados, sino porque discurrimos con la intención de 
constituir una posible base para toda ulterior investigación o la 



 102 

meta final que recorre todas las dispersiones a que la época nos 
obliga. 

 

   2.9. Einstein.- 

Con Albert Einstein podríamos decir que todo se desquicia a 
comienzos del pasado siglo, sólo que la responsabilidad de esos 
“desquiciamientos” del pasado siglo que condujeron a sus dos 
grandes guerras, no obedecen sólo, obviamente, a la discursividad 
y prácticas discursivas de esta mente absolutamente preclara y la 
del resto de grandes físicos de aquel momento. Claro que nos 
interesan su vida y su obra, que sigue influyendo decisivamente 
en todas nuestras investigaciones acerca del Cosmos y del mundo 
subatómico. 

Es imposible compendiar en un breve parágrafo todo lo que 
concierne a nuestro discurrir del pensamiento einsteiniano. Nos 
queda el consuelo de que lo hemos citado con frecuencia en textos 
anteriores y habremos de seguir dándole vueltas a lo largo de 
estas páginas, con la convicción de que nos cuesta decidirnos 
entre sus posiciones y otras más actuales, aunque en gran medida 
todas funcionan, como bien saben todos los físicos teóricos del 
planeta. Considerando su vida hemos de recordar su origen judío 
y sus acertadísimas enunciaciones, en torno a la famosísima 
ecuación E=MC elevado a 2, el establecimiento de su Constante 
“C”, la formulación de la Teoría Especial y General de la 
Relatividad, sus estudios de Fotónica por los que fue premiado 
con el Nóbel en 1929 y tantas y tantas otras hazañas. 

Centrémosnos ahora en su relación con la “Cuestión del 
judaísmo”. Judíos en Alemania y Austria los había, como es 
sabido, por millones, la mayoría de familias adineradas y de 
grandes dotes igualmente grandes intelectuales. Sabemos así 



 103 

mismo cómo hubieron de moverse muchos de aquellos 
intelectuales como en su caso a Estados Unidos. Sabemos de sus 
trabajos en torno al diseño de la Bomba Atómica a petición del 
País que le acogió y de cómo no hubiera sido del todo necesario 
hacerla explotar por dos veces sobre Japón. Así como nos consta 
su arrepentimiento y su posición panteísta al estilo de la posición 
de Spinoza. 

No es poco todo esto para seguir discurriendo. En este y los 
dos siguiente pilares habremos de darle un par de vueltas más a 
las cuestiones relacionadas con la Física teórica y con las 
prácticas que la rodean. nos viene bien destacar cómo la 
discursividad propia de Einstein influye decisivamente en las 
visiones del mundo que se han generado desde entonces, 
pivotando todas ellas sobre supuestos relativistas mejor o peor 
entendidos, pero sin perder tampoco de vista las polémicas que 
ha generado y continúa generando acerca de la constancia o 
expansión del Universo entre otras. 

 

   2.10. El Lenguaje (1).- 

En Filosofía atendemos en todo momento a la cuestión del 
Lenguaje como cuestión principal, pero lo hicimos con más 
insistencia a partir de su llegada a Atenas durante el Siglo V 
A.D.C. Como es sabido en ese momento los pensadores griegos 
abordan más directamente las cuestiones de índole propiamente 
humana, añadiendo esas reflexiones a las que venían efectuando 
en torno a la Physis. 

Desde ese ya lejano momento el Lenguaje pues está en el 
centro del interés filosófico, sin que aquí y ahora podamos hacer 
un recorrido de sus diferentes abordajes desde entonces hasta el 



 104 

presente, aunque sí aludiremos al tipo de abordaje practicado 
desde el primer tercio del pasado siglo hasta ahora. 

Para abreviar diremos que estamos de acuerdo con Fabris, 
quien se centra en la disyuntiva “abordaje lógico-matemático” 
propia de Carnap y “Hermenéutica” propia de la línea de 
Heidegger, pues, en efecto, estos dos lados del dilema están bien 
acotados y siguen manteniéndose con tesón, pudiéndolos 
igualmente definir como el lado positivista y el lado más cercano 
a posiciones filosóficas. En tanto que la Filosofía se ocupa de 
todo; hablando con propiedad: “se ocupa del Todo”, se ve 
obligada a entrar en los dos cuernos de este dilema. 

En todo caso la importancia del abordaje de la cuestión del 
Lenguaje, o la conversión del Lenguaje a objeto de estudio en la 
propia reflexión filosófica, es decir, en su manera de hacer las 
cosas, manera que no coincide punto por punto con la forma en 
que se desenvuelven al respecto las Ciencias sociales porque, 
además, la Filosofía las trasciende, resulta obvia. 

¿Y cuál es básicamente el interés de la Filosofía en el asunto 
de la conversión del Lenguaje como objeto de estudio desde hace 
tantos siglos? El comprender que el Lenguaje nos conforma como 
seres humanos y nos permite ser conscientes, instituyendo tanto 
nuestra conciencia individual como nuestra conciencia colectiva 
basada en la otredad, en los otros, encontrándonos de bruces en 
este punto con una maravillosa dialéctica constantemente 
fluctuante entro “el yo y ello” o el “Yo y los demás”, que también 
se nos presentifican como “Yoes” con la misma pertinencia y 
tenacidad. 

  



 105 

   2.11. Determinismo e Indeterminismo.- 

Son millones de personas las que se han dejado seducir en 
Occidente por las concepciones que se basan en la creencia en el 
destino propia del Pensamiento Oriental, privándose de esta 
forma de la apertura a la indeterminación y la libertad que 
caracteriza a muchos de los discursos occidentales des antiguo, 
pero especialmente en el Marxismo no mecanicista, el 
Existencialismo o el Cristianismo propio del Catolicismo, dando 
la impresión de que todas estas personas se dejan llevar por el 
miedo que acarrea asumir aquella por “el miedo a la libertad” que 
en otros momentos condujo, según la tesis de Fromm en su 
célebre obra, a los populismos ultraderechistas que recorrieron a 
Europa pocos años después de la Gran Guerra y que originaron la 
Segunda Guerra Mundial. 

Desde luego que la importación del Brahmanismo, el Budismo 
y sus múltiples variantes acarrean actitudes mucho menos dañinas 
para la Humanidad que aquellos populismos, pero al tiempo 
cierran el camino a una libertad que casa perfectamente con el 
determinismo ciego propio de muchas concepciones culturales, 
en tanto que hemos de considerar que la apertura a la posibilidad 
de elegir se muestra claramente como una opción preferible en 
estos tiempos, caracterizados precisamente, como tantos 
expresamos hoy día, por la incertidumbre y la indeterminación. 

Allá donde surge la Conciencia surge la indeterminación, que 
se determina de esta o aquella manera eligiendo este o el otro 
camino. En cada acto promovido por la Conciencia humana se 
deja ver, al tiempo que la determinación de la circunstancia social 
o nuestro cuerpo, la libertad de “seguir-por-o-por-allá”. Azar y 
necesidad es siempre ese par de conceptos que nos asaltan al 
querer explicarnos las cosas que nos suceden en nuestro día a día, 
pero también cuando hacemos ciencia y queremos explicarnos el 



 106 

universo todo o el mundo subatómico. En los dos casos, el 
Cósmico y el Microcósmico, nos sorprendemos al no ser capaces 
de perseguir las regularidades que encontramos en las relaciones 
de los cuerpos definidas por las leyes que fuimos capaces de 
detallar desde el Renacimiento en adelante, con figuras de la 
altura de Galileo, Newton y tantas otras personalidades de las 
ciencias y la Filosofía de los siglos del XVI al XIX, en lo que toca 
a la relación entre los cuerpos celestes más a nuestro alcance. 

Pensar acerca del problema del Determinismo y su contrario 
es una constante que irrumpe en la Cultura Occidental en el 
momento en que los Mitos dejan un gran espacio libre a la 
reflexión y las prácticas sociales de la Grecia del Siglo V A.D.C. 
Desde entonces hemos seguido discurriendo acerca de ello, 
adoptando ópticas múltiples. El mismo Immanuel Kant, sin salir 
de Königsberg, fue capaz de entender como nadie el problema de 
la determinación e indeterminación, apostando por la 
Determinación en el campo de la Matemática, la Lógica y la 
Física que Newton fue capaz de enarbolar en sus “Principia 
matematica”, pero entendiendo así mismo la indeterminación que 
se da en el campo de nuestras acciones o de la Política 
Internacional, así como en el del Juicio Estético y las Artes en 
general. Puso perfectamente situarse perfectamente, 
constituyendo el preámbulo del basto movimiento idealista 
alemán cuya figura más representativa fue su alumno Hegel. 

Los mitos, las Religiones, los diversos sistemas filosóficos, 
todas las Ciencias, se acercan a la cuestión-. Nuestras Metafísicas 
han de afrontarla, pero ya estamos en el primero de los pilares del 
pensamiento que pretendemos arbitrar y no hemos tampoco 
nosotros de escurrir el bulto como suele decirse. De hecho he 
encarado la misma a lo largo de toda mi vida en cuanto tuve la 
capacidad suficiente para enfocarla. Estuvo presente en mis 



 107 

estudios pronto, pero, como nos ha sucedido a todos, tan pronto 
como se nos intentaba inculcar las nociones de pecado, 
moralidad, responsabilidad, etc., así como cuando comenzamos a 
abrir libros propios de los saberes que constituían esos estudios 
propios de adolescentes y aun antes. Sin embargo, quienes 
elegimos la Licenciatura de Filosofía hemos de repensar estas 
cosas con aún mayor cuidado y ahínco. 

Durante mi estancia en la Facultad la cuestión del 
Determinismo y el Indeterminismo fue para mí y mis profesores 
prioritaria, aunque hubiera que aparcarla para atender a otras. En 
los temarios de la asignatura de Filosofía en los Institutos volvía 
a y vuelve a emerger. En mis obras previas a esta también está 
presente y en estas páginas vamos rodeándola en cada uno de los 
pilares de nuestro discurso metafísico, porque hablar de 
Determinismo e indeterminismo no es manipular sustancias 
físicas; es señalar con el dedo hechos empíricos pero 
trascendiéndolos, porque nos interesa por fuerza contestarnos en 
qué medida estamos o no determinados. Nos interesa para 
hacernos nuestras composiciones de lugar cuando amamos, si 
formamos parte de un ejército que guerrea, si estamos trabajando 
ante la pantalla de un Acelerador de Partículas… 

Nuestro discurrir metafísico tiene una manera de darse 
peculiar que no podemos violentar para ofrecer un Sistema capaz 
de ser formalizado con rigurosidad matemática. No sentimos la 
tentación de demostrar geométricamente Ética alguna a este 
respecto. Y sin embargo en parte coincidimos con Spinoza en 
cuanto a que Dios parece inhundarlo todo y pareciera que poco 
lugar hay para la indeterminación. ¡Pero al tiempo hemos de 
afirmar que la Conciencia es indeterminación que constituye nada 
menos que nuestro pilar inicial! 

 



 108 

   2.12. En pos de la Verdad.- 

En Metafísica caminamos en pos de la Verdad desde el mismo 
instante en que decidimos dedicarnos a ella, constituyendo 
siempre, en efecto, el espacio prioritario de la reflexión filosófica, 
su “Sancta sanctorum”, su punto de partida y de llegada, su sostén 
y meta, de Aristóteles al último de los pensadores que quiera ser 
consciente de lo que lleva entre manos. De forma que también los 
Presocráticos la practicaron y la practican de entre nosotros los 
que se consideran más Neopositivistas. 

Vamos pues en pos de la Verdad, aunque sea esa “vieja hembra 
tan escurridiza” de la que Nietzsche se queja, o hayamos de 
reconocer que se encuentra velada y hemos de intentar 
desocultarla en opinión de Heidegger, o debamos perseguir con 
cautela su despliegue según piensan Hegel y sus alumnos los 
Materialistas dialécticos. 

Evidentemente que también nuestro discurrir metafísico 
busca, persigue, aspira a conocer y difundir la Verdad, así, 
expresada con Mayúsculas, con ahínco parecido a como la han 
buscado los filósofos desde Thales a Foucault, al que suelo citar 
como uno de los últimos pensadores más interesantes, no porque 
no haya muchos otros a tener en cuenta, sino porque es cierto que 
Foucault es uno de los filósofos contemporáneos que mejor 
conozco, lo cual no implica que no conozca a muchos otros que 
aún viven o son incluso más jóvenes que yo que nací en 1958. 
¡Esperando que no se tome por simple arrogancia mi constante 
compararme con todas estas grandes figuras del Pensamiento 
Occidental, porque se trata simplemente de ser consecuente 
conmigo mismo y mi tarea de definir una Metafísica adecuada a 
nuestro momento entre otras posibles! 

 



 109 

   2.13. Discurriendo acerca del Militarismo.- 

A partir de estos momentos nuestro discurso comienza a 
aterrizar directamente sobre asuntos podríamos decir con toda 
justicia que más mundanos. La cuestión del Militarismo de 
nuestra sociedad presente me preocupa desde casi los primeros 
años de mi ajetreada vida. Mi padre trabajaba para el Ministerio 
de Marina de Francisco Franco, si bien era de talante 
marcadamente socialista, como todos los Egio y todos los 
Rodríguez por la tres veces milenaria ciudad de Cartagena. Pedro 
Egio padre se libró de ir a las trincheras porque nació el 8 de junio 
de 1921. ¡A aquel Ministerio le debo muchas de las mejores cosas 
que me pasaron hasta mis 5 años y aún muchos años después! 
Cuando comencé a dar clases en el Instituto María Cegarra 
Salcedo de La Unión, población situada a unos 14 kilómetros de 
mi ciudad natal. 

Una de mis grandes preocupaciones en las clases de Ética en 
aquel pequeño Centro de unos 600 alumnos era precisamente este 
excesivo Militarismo, como preocupó siempre a la Escuela de 
Frankfurt, a toda la Filosofía Contemporánea y a toda persona en 
su sano juicio, sobre todo a partir de la finalización de la Segunda 
Guerra Mundial y el estallido de las dos primeras Bombas 
Atómicas. Sin embargo, lejos de aprender, la Humanidad ha 
seguido pervirtiéndose, hasta el punto de que hoy día, cuando 
estamos a septiembre de 2025, somos muchos los que pensamos 
que podemos encontrarnos en los albores de una Tercera Guerra 
Mundial. 

En 1988 me hice cargo del Seminario de Filosofía del Instituto 
Isaac Peral de Cartagena, puesto que hube de dejar muy pronto a 
consecuencia del gran estrés que me producía mi profesión a 
causa de mi ceguera total. Me he referido a todo aquello tanto en 
mi novela autobiográfica “Flaco Rodríguez” como en “Nietzsche 



 110 

y yo” y en otros lugares de mi humilde obra. Me he referido a mis 
identificaciones y diferencias respecto de Nietzsche, pero 
también al tipo de Delirio que me embargo en torno a sufrir con 
viveza una tercera guerra mundial que no había comenzado en 
rigor en aquellos años. Sin embargo hoy nadie duda de que 
estamos viviendo momentos horribles, verdaderamente 
apocalípticos. 

No tengo necesidad de volver a reproducir todo lo que al 
respecto de ni Pensamiento claramente antimilitarista he aportado 
en estos textos, así como en “Pensamientos a alturas de 2020” y 
“Cincuenta aforismos a alturas de 2022”. Están a la mano de 
cualquier lector que se interese por ellos. Me parece en estos 
momentos más adecuado hacer constar que desde luego el 
discurso metafísico debe de poner clalamente de manifiesto que 
las cosas están sucediendo a una velocidad endiablada y debe de 
recoger el sentir de la mayoría de discursos humanos cualificados, 
intentando incidir en cuestiones prácticas a fin de colaborar, no 
sólo a la construcción de un mundo más justo, sino a la tarea de 
que la Humanidad no desaparezca como consecuencia de su 
estupidez. 

 

   2.14. Mi discurrir a propósito de la teoría ecológica y sus 
prácticas.- 

Muy unida a la cuestión abordada en el parágrafo precedente 
se encuentra mi discurrir a propósito de la teoría ecológica y sus 
prácticas. He narrado así mismo en varios lugares cómo siempre 
me he identificado con el trabajo de mi hijo Carlos Javier, que 
pronto dio en preocuparse por estos asuntos, hasta el punto de 
dedicarse con ahínco a su Licenciatura en Ciencias Ambientales, 
que luego cumplimentó con otra Licenciatura en Periodismo. Sin 



 111 

embargo esta preocupación también corría de mi cuenta antes 
incluso de que él viniera a este mundo y formó parte de mis clases 
en la asignatura de Ética y mis Programaciones en los dos Centros 
en que tuve oportunidad de trabajar. 

El tiempo nos ha dado la razón a ambos sobradamente. Ahora 
mismo toda la Comunidad científica anda muy preocupada con 
estas cuestiones y por supuesto también la mayoría de discursos 
filosóficos, hasta el punto de que esta cuestión merece formar 
parte del abanico de cuestiones en primera línea en cualquier 
Metafísica actual y futura que se tenga por tal y, de manera muy 
especial, en el primero de los pilares que sustentan mi propio 
discurrir. 

Desde luego que el Pensamiento Científico del presente busca 
la superación de todas las brutalidades que el Neoliberalismo está 
infringiendo sobre nuestro Planeta. No creo tampoco necesario 
pormenorizar, toda ve que hay suficiente información sobre el 
tema por doquier para quien quiera informarse, además de que 
considero que los lectores principales de estas líneas serán 
personas suficientemente cualificadas y porque así mismo he 
comentado acerca de estos asuntos en varios de mis libros 
precedentes. La urgencia de las cosas que van sucediendo 
aconsejan que sigamos adelante. 

 

 

 

   2.15. Contra el Nihilismo y el Negacionismo.- 

De nuevo hemos de referirnos a Nietzsche, que por necesidad 
nos sale al paso por acá en muchas ocasiones; en esta para 
reconocer la gran valía de sus observaciones acerca del 



 112 

Nihilismo, o del Negacionismo, que para el caso tanto monta, que 
predijo para sus próximos siglos. No se equivocó en absoluto. El 
XX y lo que llevamos del XXI han corroborado ampliamente sus 
predicciones. Los caracteres muy sensibles y altamente dotados 
de inteligencia suelen ser capaces de visualizar acontecimientos 
del porvenir. 

Hace mucho tiempo que los que hemos continuado en la tarea 
filosófica hemos caído en la cuenta de que acertó de pleno al 
preconizar este lamentable estado de conciencia colectivo que 
asola a la cultura europea: el de la negación de todo valor, la caída 
en la negación de la vida, en la consideración de la nada, pero no 
al modo como Juan Crisóstomo y el Pensamiento Oriental hacen 
ver que todo es nada o sólo “vanidad de vanidad”. 

Ni siquiera se trata de la argucia de Gorgias de Lentini. ¡Es 
algo mucho más oscuro y tétrico para todos! Es la jsutificación de 
todo lo demoníaco como consecuencia de la gran desconfianza 
que genera el hastío. Es una enfermedad mortal producida por el 
Neoliberalismo, que termina por embotar, produciendo la 
monstruosidad de los fascismos y nazismos, sobre los que nada 
bueno puede ser edificado. Es una figura de la Conciencia 
colectiva basada precisamente en la negación de la Conciencia. 
Es esa negación de todo lo divino que hay en el hombre que hace 
exclamar a Iván Karamazov que como Dios ha muerto todo está 
permitido. 

Pero si bien en esto Nietzsche es un auténtico visionario su 
solución al problema ya no puede confortarnos en la misma 
medida. No es de las peores. Su “Auperhombre” es un buen juego 
poético, pero poco aporta a las situaciones que nos están tocando 
vivir. Su Superhombre conduce a la soledad más descarnada, al 
mirar a todos de reojo, desde la altura, pero también desde la 
negación del Camino que más nos interesa a todos recorrer. 



 113 

No nos interesa sobrepasar la Humanidad. Lo que realmente 
nos interesa a todos es volver al Camino de Schiller, de los 
Socialismos Utópicos y de los no tan utópicos: ¡Al camino de una 
Humanidad redimida de sus errores! Mi discurrir metafísico 
apunta en esta dirección, siendo puramente filosófico, en este y 
en los dos pilares que restan por mostrarse, a pesar de que pueda 
parecer que no es así, que mostramos una senda demasiado 
enclavada en una actitud meramente religiosa. 

Así pues, en ninguno de sus tres pilares este texto es 
meramente religioso. Pero no adelantemos acontecimientos. 
Volvamos configurando todo lo que nos interesa para afianzar 
este primer Pilar de nuestro discurso. 

 

   2.16. Con respecto a la Gnoseología.- 

En todo momento, desde pero sobre todo desde que el saber 
filosófico llega a Atenas desde las Colonias griegas, sus 
codificadores se preguntan por qué le es posible aspirar a conocer 
a los hombres. En general los filósofos somos optimistas a este 
respecto, si bien hay posiciones para todos los gustos. Junto a los 
más optimistas, como Platón, Aristóteles, el Racionalismo, el 
Idealismo, hay posiciones más cautelosas podemos decir, como 
los empirismos y positivismos, que a la postre terminan 
instrumentalizando más el saber y conducen a un auge material 
con el que sabemos hoy que toca tener más cuidado. Hay otras 
posiciones mucho más cautelosas que acaban conduciéndonos al 
pesimismo, como las existencialistas, Schopenhauer, o los 
escepticismos. 

Para nuestro discurrir nos parece interesante aquellas posturas 
más centradas, como la propia de Kant, que sintetiza 
perfectamente las aspiraciones racionalistas y empiristas. Y aún 



 114 

mejor aquellas propias del Materialismo Dialéctico o la Escuela 
de Frankfurt y todas aquellas que defienden una praxis capaz de 
hacer de este mundo un mundo más justo y humano. 

En todo caso todas las corrientes metafísicas se han 
preocupado por esta cuestión: la qde qué nos es dado conocer y 
todas las corrientes filosóficas que, tras establecer esta pregunta 
han respondido que podemos conocer con cierto rigor lo que 
sucede en nuestro mundo negando la posibilidad del 
conocimiento puramente metafísico. Es obvio que este no es 
precisamente nuestro caso. Es obvio que neustra posición es 
menos extremista, más aristotélica, al menos en el sentido de 
corroborar que pecamos tanto por exceso como por defecto. Al 
menos esto es lo que nos es dado establecer en este Pilar de 
nuestra reflexión, asumiendo que la misma no puede ni debe 
prescindir de los otros dos que siguen a este. 

  

   2.17. Consideraciones sobre Lógica y Matemática.- 

Desde el primer momento del discurrir filosófico la formalidad 
de la Matemática y el raciocinio ocuparon su papel 
preponderante, conformándolo como un saber no mítico, si bien 
cerca del Orfismo estuvieron los pensadores pitagóricos a los 
cuales tanto debe Platón. El Libro Vi de “La República” sitúa 
perfectamente el lugar que a la “Dianoia” o mundo de las esencias 
numéricas le corresponde en la tópica de Platón. Hemos de tomar 
una Línea, nos dice Sócrates, y dividirla en dos segmentos 
desiguales, otorgando al más pequeño en la parte inferior de la 
línea la representatividad del Mundo Sensible y el segmento 
mayor el Mundo Inteligible. Hemos de nuevo de establecer una 
división desigual en el segmento inferior y en el superior, de 



 115 

manera que se establecen cuatro segmentos proporcionados que 
tienen una representatividad muy precisa. 

El primero de los segmentos, el más inferior, corresponde a lo 
más confuso: las sombras que más nos confunden. El segundo, 
aunque en el trozo correspondiente al Mundo Sensible, situamos 
los discursos de la “recta opinión”, propia de personas que no 
cuentan con una preparación científica pero saben de qué hablan 
por sus largas experiencias en los saberes que practican. Por 
encima nos encontramos con un primer segmento en que se 
encuentran las esencias matemáticas, inteligibles, aunque por 
debajo del conocimiento más excelso, propio de las Ideas. Abajo 
del todo encontramos la materia informe y en el vértice de toda la 
línea la Idea más excelsa: la del Bien. 

Platón se preocupa en muchos más lugares de la Matemática y 
de cómo puede ser recordada por cualquier alma si es dirigido por 
el adecuado practicante del sutil arte o método dialéctico, como 
nos instruye en el Menón. su Dialéctica. 

En Aristóteles la Lógica y la Matemática están situadas en un 
lugar más preciso. La Lógica sobre todo se encuentra mucho más 
elaborada, si bien no se haya formalizada de la forma en que 
hemos sido capaces de formalizarla desde finales del Siglo XIX, 
lo que vuelve a probarnos que vamos construyendonuestros 
saberes y estos van desenvolviéndose sin presentarse constituidos 
de una ver por todas en tal o cual momento de su devenir. 

Hemos de aceptar todo esto en nuestro discurrir, también 
situado en un punto del camino que no es precisamente el 
comienzo de la reflexión propia de la Filosofía. Nos preceden 27 
siglos que no podemos despreciar ni echar a un lado. Hemos 
crecido y se supone que estamos suficientemente maduros para 
echar mano de nuestros saberes formales, no para agotar nuestros 



 116 

recursos naturales o para guerrear entre nosotros, manipularnos y 
explotarnos y exprimirnos hasta la extenuación, sino para 
disfrutar del mundo en que nos encontramos sin que nosotros 
hayamos sido los que nos hemos hecho y colocado en él. 

Lógica y Matemática se dan la mano en nuestros procesadores. 
Se han refinado y han constituido lenguaje fructífero para 
nuestras máquinas. Nuestro discurso metafísico no puede estar 
ajeno a todo ello, ni censurar saberes que desde tan atrás han 
venido creciendo con nosotros y gracias a nosotros y no para 
nuestra perdición, si bien el Neoliberalismo los arbitra 
inconscientemente para generar ganancias para unos pocos. La 
mirada holística del metafísico que busca el bien común ha de 
instar a seguir profundizando en estos saberes formales y 
salvaguardar su adecuada aplicación, para honra de todos. 

 

   2.18. La Praxis.- 

Desde luego que lo mejor de nuestra posición es que no nos 
conformamos con las teorizaciones. Que no consideramos que el 
saber metafísico se agote en laespeculación. Estamos de acuerdo 
con Marx y su “onceava Tesis sobre Feuerbach”; es absurdo que 
sigamos interpretando meramente lo que nos toca soportar. 
Hemos de ponernos a la tarea urgente de arreglar nuestras cosas, 
si no queremos desaparecer. 

Nuestro discurso metafísico ensalza a toda personalidad que 
empuja a la acción, provenga o no directamente del campo del 
saber filosófico. Rinde pleitesía a Salvador Allende, José Mugica, 
pero también a Gandhi, Simon Veil, Sartre o Martin Luther King. 
Se trata de defender la paz por convicción. 



 117 

En estos tiempos nos es fácil inferir que conseguir la paz no se 
logra mediante la preparación para la guerra. Ahora 
comprendemos que la solución es bien distinta, tal como 
observamos directamente en estos días en que somos muchísimos 
los que estimamos que es posible que hayamos iniciado la Tercera 
de las Guerras Mundiales. Desde hace muchos años llevo 
señalando, como tantos otros intelectuales y hombres de ciencia, 
que nos estamos buscando la perdición como especie. A la hora 
de diseñar mi discurrir metafísico entiendo con claridad que este 
camino hemos de recorrerlo así: actuando con firmeza. De hecho 
he estado muchas veces en la calle codo a codo con mis 
conciudadanos y espero poder continuar en esta dirección 
mientras la salud me lo permita, aunque los años no pasan en 
balde. 

La praxis es el camino que conduce, desde las determinaciones 
previas, a través de la indeterminación propia de nuestra libertad, 
a las debidas determinaciones, a la consecución del bien común, 
no tomando a los demás como medios sino como fines. Los 
filósofos, los metafísicos, no tenemos por qué estar todo el tiempo 
en la calle; es más: no debemos estar todo el tiempo en la calle. 
Pero esto es algo que le sucede realmente ya a todo ser humano. 
Ya no somos nómadas. Necesitamos de lugares en que retirarnos 
para seguir creciendo. Les sucede así mismo esto a los hombres 
de ciencia, a los artistas y a los religiosos. En nuestros espacios 
particulares seguimos trabajando y codificando nuestros 
discursos, que terminan originando prácticas discursivas. Mi 
discurrir camina hacia una praxis que sin duda establece la 
necesidad, la determinación de buscar el bien común, la 
convivencia en la Polis Global en que se ha convertido nuestro 
Planeta. 

 



 118 

   2.19. Consideración de las Físicas.- 

Los Filósofos Presocráticos fueron ante todo estudiosos de la 
Naturaleza, de la “Physis”, alejados del lenguaje propio de los 
Mitos de su época y su entorno cultural. Ellos precedieron a esos 
8 libros de referencia que constituyeron la “física aristotélica 
hasta el Renacimiento y el surgimiento de la Nueva Ciencia, 
jalonada de observaciones, experimentaciones y metodología 
matemática. 

Ese ascenso de la preponderancia de los estudios físicos ha ido 
in crescendo en Occidente, que ha contagiado plenamente a 
Oriente de su optimismo a este respecto. Sin embargo se mantiene 
con tesón la consideración medieval de los 3 espacios propios de 
sus estudios: el Cósmico, el Humano y el microcósmico, aunque 
ahora hemos descentrado esta tópica para situar el mundo 
macrocósmico en el subatómico y el cósmico se ha enanchado de 
maera brutal y apenas si se mantienen los paralelismos de ambas 
tópicas, la medieval y la actual. 

Sea como fuere aquellas tentativas de los filósofos milesios y 
sus contiuadores se ha desbordado. Unos 27 siglos nos separan de 
aquellas primeras tentativas y un desquiciamiento increíble en los 
dos últimos siglos, acompañados de un uso y abuso de recursos 
propio del Neoliberalismo en que todos nos bañamos, si bien 
comenzando a observar todos con preocupación sus grandes 
contradicciones y límites. 

Nuestro discurrir metafísico debe seguir atento al quehacer de 
los físicos, los teóricos y los experimentales, ahora volcados, 
gracias al increíble desarrollo de la tecnología, sobre pantallas 
que les detallan los registros de sus descomunales máquinas, bien 
dedicadas a intentar ser fieles a lo que ocurre en el choque de 



 119 

subpartículas, bien pasándoles imágenes apabullantes de puntos 
muy lejanos del Universo. 

Asistimos así mismo a paradigmas que cambian sin cesar, que 
nos dejan perplejos, porque siempre parece que nos encontramos 
en el mismo punto de ignorancia supina, aunque sea bien cierto 
que las Ciencias funcionan y nos permiten desarrollar técnicas 
verdaderamente impresionantes. 

A veces parecería que en todo este baile de grandísimos 
avances sea en efecto quien se dedica a desarrollar un discurso 
metafísico serio y coherente no pasa de ser un mero charlatán. 
Evidentemente que yo no voy a ser quien apoye esta manera de 
concebir las cosas. 

 

   2.20. Acerca de las Ciencias de la Vida.- 

Este tipo de discursos y prácticas despegan con fuerza en la 
segunda mitad del antepasado siglo, sobre todo con figuras como 
Mendel y Darwin, aunque desde el XVIII las clasificaciones de 
animales y plantas van preparando el camino para una visión 
mucho más dinámica de los seres vivos. Se sumará a ello el 
progreso de la química y del instrumental de laboratorio. 

Naturalmente que es imposible que podamos referirnos con un 
mínimo de rigor a detallar estas cuestiones propias de la Historia 
de la Ciencia y que pude abordar con algo de mayor detenimiento 
en la Segunda Parte de “Nietzsche y yo” ciertamente. Aquí nos 
interesamos por ellas para dejar constancia de que mi discurrir 
metafísico en modo alguno es ajeno a este tipo de 
consideraciones. 

Mis años me aconsejan, aunque aún parece que gozo de 
suficiente salud, proceder con rapidez, pasando más de puntillas 



 120 

por las cuestiones que basta con que insinuemos, a fin de lograr 
que alcance más coherencia esta obra considerada en su conjunto, 
centrada como se encuentra en el levantamiento de un tipo 
particular de discurso previo y resumen del resto de discursos, tal 
y como cabe ser entendido al discurso metafísico.. Por eso al 
referirnos al estado actual de las Ciencias de la Vida remito a 
Nietzsche y yo haciendo tan sólo incapié en tomar conciencia de 
la importancia de las investigaciones en torno al Epigenoma o las 
Neurociencias siempre que en vez de servir a ideas propias del 
Transhumanismo reconozcan que el Cerebro es esa parte 
privilegiada de nuestro cuerpo, en tanto que todos reconocemos 
que su correlación con nuestra Conciencia es evidente. 

 

    2.21. Acerca de las Ciencias Sociales.- 

Lo que he acabado apuntando en el Parágrafo precedente me 
permite ser también muy breve en este. El desarrollo de las 
Ciencias Sociales como grupo específico de saberes se origina así 
mismo en la segunda mitad del Siglo XIX, con la fuerza que 
cobran los estudios filológicos y de Lingüística General. 
Nietzsche fue uno de aquellos destacados filólogos, siendo la 
Filología Clásica un discurso que alcanzó una gran plenitud en la 
Alemania de aquellos días, creciendo la Filología a la par que los 
estudios históricos y las prospecciones arqueológicas por 
doquier. 

Así mismo se desarrollan la Psicología, la Antropología Física 
y Cultural y la Sociología, ensayando diversas metodologías 
hasta que la Estructural se muestra como la más fructífera para 
perseguir más adecuadamente los sentidos y regularidades que 
constituyen a estas ciencias. En la Segunda Parte, efectivamente, 
me ocupé con alguna mayor profusión del desarrollo de estas 



 121 

Ciencias. A los efectos de la presente obra apuntemos cuánto nos 
interesa a los metafísicos atender a los nuevos retos que tenemos 
planteados en estos momentos y que no dejarán de acecharnos en 
el futuro: la militarización, el Cambio Climático y las políticas 
adecuadas que contribuyan a una vida justa sobre nuestro planeta. 

El primer pilar de nuestro discurso metafísico está pendiente 
de todas estas reflexiones y crece y se asienta con todas estas 
consideraciones que no se encaminan a construir un corpus 
meramente teórico. Nuestro saber metafísico anhela intervenir en 
nuestro entorno, aun consciente de las grandes dificultades que 
esto implica, porque esto supone que partamos, en efecto, de 
nuestra conciencia, pero que las demás conciencias también se 
encuentren en un momento similar en su discurrir, de forma que 
la unión constituya la fuerza que necesitamos todos, con el fin de 
que, lejos de perecer, sigamos disfrutando del planeta que hemos 
heredado. 

 

   2.22. La cuestión de la digitalización (1).- 

Es esta una cuestión que por su calado para nuestro discurrir 
hacemos aparecer en los despliegues de cada uno de sus tres 
pilares. Nadie nos impide a la vez imaginarnos que vamos como 
girando en cada uno de estos despliegues una vuelta más al 
tornillo que guía nuestra reflexión. Para entrar en materia 
comencemos considerando cómo desde siglos atrás la 
Humanidad deseaba contar con el descubrimiento de las leyes que 
le permitieran la construcción de artilugios para aumentar su 
poder. Leibniz es un autor clave a este respecto, porque supone la 
primera cabeza privilegiada del Siglo XVIII Occidental en dar 
pasos de gigante en esta dirección, el momento en que somos 
conscientes de esta posibilidad de agenciarnos saberes y técnicas 



 122 

que automatizarán muchos de los procesos más convenientes para 
nuestro progreso. La cuestión, desde el punto de vista de darnos 
cuenta de lo que llevamos entre manos, es qué tipo de progreso 
deseamos, si un progreso meramente material, digamos 
“mundano” para comprender mejor lo que queremos decir, o 
moral y espiritual. 

La Digitalización nos proporciona herramientas que hemos de 
usar convenientemente, como hemos de usar convenientemente 
un cuchillo o un martillo. Agredir con ellos al prójimo no es el 
mejor de sus usos sin lugar a duda alguna, sin que ahora podamos 
detenernos en la cuestión de la “defensa propia”, que puede ser 
un serio argumento para determinados usos del cuchillo o el 
martillo. Sin embargo, si queremos entrar en este debate entonces 
resulta que el cuchillo y el martillo no son comparables con el 
poder que llega a alcanzar la Digitalización y el debate se 
desfigura completamente. 

 

   2.23. La grandeza de J. S. Bach.- 

La grandeza de J. S. Bach está fuera de toda duda. Puede ser 
reconocida hasta para el más inculto en cualquier punto del 
Planeta, si tiene la capacidad de oír y de escuchar, porque con oír 
desde luego que no basta. No es sólo su capacidad creativa, su 
ingente obra lo que le abala. Es la calidad de sus obras y esa 
maravillosa manera en que gestiona su tiempo en todas las 
direcciones posibles, de forma que se nos muestra como una de 
las almas más elaboradas y cualificadas de todos los tiempos; ese 
haber sabido gestionar su vida, sus recursos, sus “talentos”. 

¡De confesión luterana es idolatrado por los católicos, por los 
músicos de Jazz, los devotos de la música electrónica, los amantes 
del mundo del Sintetizador, los del mundo del Sampler y la 



 123 

tecnología digital. Se deja fusionar maravillosamente y sobre 
todo es igualmente el maestro consumado del instrumento 
acústico más completo: ¡el Órgano! 

Permítaseme en este punto rendir un modesto homenaje a 
Helmut Walcha, al que por obvias razones proceso también una 
creo que muy justificada admiración. 

Nuestro discurrir metafísico, ya desde este primer pilar, debe 
atender al asunto de la “creación artística”, como capacidad 
central del ser humano, de su conciencia y de su actuar. 

¡Nuestra Conciencia nos presentifica, a poco que 
reflexionemos acerca de ello, que la creación Artística es en sí 
misma Actuación! 

 

   2.24. Esfera y ser (1).- 

De nuevo aterrizamos en el núcleo duro del discurrir 
metafísico, compartido desde Parménides con todos los filósofos 
que escarban hasta el principio o el final de todo. ¡Como no puede 
ni debe ser de otra forma, he abordado este asunto con suma 
frecuencia en mi quehacer profesional!  

Asoma pues, por este nuestro primer pilar, algo que estará 
presente en los dos restantes, ¡porque nuestro discurrir metafísico 
viene a ser el mismo en todos los casos, no “disco áureo disco de 
un solo lado”, sino esférico, cual “Jardín de senderos que se 
bifurcan”!  

En última instancia los filósofos nos vemos abocados a este 
discurso que abstraen de todas las particularidades, tornándonos 
en quasi sufíes, quasi místicos, conducidos por “Las Diosas de la 
Verdad”, o por el impulso de avezados navegantes por entre las 



 124 

miserias presentes, pasadas y futuras, sacando en claro lo que hay 
que sacar en claro: “que hay”; y “que hay con sentido”. 

 

   2.25. El puesto del Hombre en el Cosmos.- 

Es este es el título de un célebre libro del gran Max Scheler. 
Toda nuestra consideración hacia su discurso, que está en la base 
de la Axiología moderna, heredero de Husserl y del pensamiento 
jurídico más riguroso de comienzos del Siglo XX. Me he referido, 
aunque sin poder profundizar todo lo conveniente en esta rama de 
la discursividad occidental, en unas cuantas ocasiones a lo largo 
de mis libros. Ahora vuelvo a poder referirme a ella en este 
contexto: el del primer pilar de mi discurrir metafísico, 
haciéndole en reconocimiento que debo hacerle, a la Axiología 
de los Valores y a Max Scheler en particular. 

En efecto, bueno es que reconozcamos el nivel que ocupamos 
en el Cosmos, aunque sea desde posiciones no religiosas, para no 
llevarnos a engaño. Somos algo pequeño y grande a la vez: 
insignificante en muchos sentidos, pero gigantescos porque 
suponemos un lugar en la escala de la Conciencia Universal 
verdaderamente privilegiado. ¡No verlo es estar ciegos en sentido 
platónico, recordando que la palabra “Idea” contiene en su raíz la 
acción de ver propia del verbo griego “jorao”! 

Max sabe perfectamente que el hombre es un ser muy 
particular, en un momento en que la Fenomenología de Husserl, 
las ciencias de la Vida y la cultura occidental se encuentran 
maduras para asumir un cambio en sus valoraciones 
trascendental, a pesar de lo cual Occidente se precipita hacia el 
abismo. Sin embargo sus apuntes siguen teniendo completa 
vigencia, seamos o no Cristianos convencidos. Desde la Filosofía, 
desde nuestro primer pilar, estamos con él en condiciones de 



 125 

adjudicar al ser humano justo el lugar que en el Cosmos le 
corresponde, a pesar de que las teorizaciones acerca del Cosmos 
siguen palpitando y van cargándose de contenidos muchas veces 
contradictorios entre sí. 

  

   2.26. Producción y Tecnología.- 

Nuestro “quehacer metafísico”, si se me permite esta 
expresión, es precisamente un quehacer al nivel del discurso, pero 
constantemente predica la importancia de la Acción. Se 
fundamenta en la Conciencia como punto de partida, pero en 
seguida concede suma importancia a la cuestión de la 
Consciencia y de la necesidad de concientización y del, como hoy 
mucho gusta de repetirse, “empoderamiento” de las personas para 
la construcción de un mundo que nos sea habitable y grato. 
Nuestro discurrir más teórico se abre presto a la consideración y 
legitimación de las Ciencias, al tiempo que se torna benévolo para 
con aquellos discursos míticos que resultaron útiles para poder 
poblar el planeta, 

 En tal sentido los mitos de la que llamamos Cultura Clásica 
constituyen un caso verdaderamente brillante sobre todo para 
nosotros los europeos. La cuestión del “hacer” y el “producir” 
fueron tematizados cuidadosamente por el padre de la “Filosofía 
primera”, principalmente en los libros dedicados a la Ética, pero 
antes, durante y después la Cultura griega presentó por ejemplo a 
Prometeo como quien robando a los Dioses el fuego empujó a los 
hombres a la proliferación de la técnica a fin de poder sobrevivir. 
Sabido es la narración que el mito efectúa acerca del castigo que 
recibió por su insolencia por parte de los dioses. 

Otros mitos narran las penalidades que a los hombres les 
sobrevienen por iniciar el camino en solitario del Saber y del 



 126 

Hacer, cobrando especial fuerza para nosotros como europeos y 
occidentales en general la narración bíblica que encontramos en 
el primero de sus libros. Israel organizó su potente discurso 
mítico de manera impresionane, de forma que siguen teniendo 
vigencia, si bien los que reconocemos la importancia del 
Cristianismo afrontamos las cosas de manera bastante más 
elaborada, en el sentido de que nos abrimos a la posibilidad de 
que no hay, desde hace unos veinte siglos, un único Pueblo 
distinguido por el posible responsable de “lo-que-hay” y “nos es 
dado”. 

 

   2.27. Progreso, Identidad y Diferencia.- 

Aún estamos en nuestro primer pilar, pero damos ahora una 
vuelta más al tornillo, o a la tuerca, aterrizando en un tema central, 
para la cuestión del sentido de la Historia y del sentido de la 
propia reflexión metafísica. Me refiero a la importancia de 
dilucidar si avanzamos, progresamos, o estamos dando vueltas y 
más vueltas en un circulo donde es fundamental distinguir entre 
lo igual y lo distinto. Las Historias que se levantan desde el 
paradigma materialista dialéctico nos insistirán en que 
progresamos dialécticamente, pero pensadores como Nietzsche y 
Heidegger y muchos otros nos insistirán en la conveniencia de 
leer las cosas en términos de Identidad y Diferencia. 

¿Cuál ha de ser nuestra posición a este respecto? Sin duda 
cautelosa, nada impulsiva. Nuestras diferencias todas se asientan 
en el principio de la identidad, de la no contradicción, y de la 
diferencia: A es A y no es no A, por ejemplo. Sin embargo todos 
pensamos que vamos progresando respecto de las primeras 
hordas que poblamos la Tierra. Hemos pues de saber armonizar 
ambas posiciones. Y pueden armonizarse. 



 127 

Sin duda que nos es muy útil considerar las cosas bajo el 
prisma de la Identidad y de la Diferencia y poder predicar, por 
ejemplo, de los seres humanos, que somos esto: idénticos y 
diferentes; incluso de los que se dedican al noble arte de la 
política y de la representatividad: todos son idénticos, pero al 
mismo tiempo diferentes. No distinguir entre ellos conduce a 
votar desastrosamente y a sentar en los sillones a los que menos 
nos conviene que nos representen. 

Así mismo cada uno de nosotros somos idénticos a nuestros 
semejantes pero es obvio que también distintos, porque un taxista 
y un catedrático de Física Teórica coinciden en que ambos tienen 
dos piernas y dos brazos, una cabeza, etc., pero mientras el 
primero la utiliza para llevarnos de un punto a otro cobrándonos 
su carrera según lo que marca el taxímetro el otro dedica su 
cabeza a hacer operaciones y más operaciones para intentar 
dilucidar a cuántos Años Luz nos encontramos del principio de 
los tiempos. -Ergo, todos somos iguales y distintos y no hay 
ningún problema en reconocer tal circunstancia. 

En el Sentido de las cosas, incluido el sentido de la Historia de 
la Humanidad, no hemos de encontrar mayor problema en 
reconocer esta identidad y diferencia de momentos, a la par que 
un progreso innegable, siempre que reconozcamos que ese 
progreso es de orden espiritual más que material. Es bueno que 
asumamos que defender que el progreso material es infinito nos 
conduce a todos al desastre. 

 

   2.28. Filosofía y Teología.- 

Estamos agotando los últimos giros del primer momento de 
nuestro discurso metafísico y nos acercamos a momentos 
posteriores en que hemos de considerar las cosas desde dos 



 128 

nuevos ángulos. Desde este primer momento de nuestro discurso 
nos vemos abocados a una cuestión insoslayable, en cuanto a que 
siempre se ha planteado a todo discurso metafísico: la relación 
entre Ontología y Teología, hasta el punto de que muchos han 
terminado por reconocer, para evitarse mayores complicaciones, 
que el discurso metafísico es un discurso Onto-Teológico. 
Nosotros vamos a intentar aportar nuestro granito de arena en este 
interesantísimo debate, esperando que no se nos tache ni de 
partidistas ni de enmascarados teólogos, porque realmente 
intentamos movernos en el terreno meramente filosófico hasta el 
final de estas páginas. Si no lo conseguimos no es porque no sea 
esta nuestra sincera intención. 

Eso sí, podemos ya desde este momento advertir de que desde 
nuestro discurso metafísico podemos dar cobertura a una 
Teología liberadora, como ya pusimos de manifiesto en 
“Nietzsche y yo”. Nuestra Metafísica si sitúa en la Izquierda de 
los arcos parlamentarios, no puede defender el individualismo de 
tipo neoliberal, pero reconoce que la visión del mundo que 
articulan las Izquierdas queda manca, incompleta, sin una última 
Síntesis o Reconciliación: la de los hombres con el “Theós”, que 
da Sentido a “todo lo que hay”. De hecho hemos visto que la 
Historia no está concluyendo satisfactoriamente sólo con los 
discursos y prácticas humanas. Nuestro mundo cada vez incluso 
se nos presentifica como más horrible, según cada vez más 
personas conscientes vamos reconociendo. 

 

   2.29. El Papado (1).- 

Escribo estas líneas al tiempo que escucho la Homilía a 
cargo del Cardenal Giovanni Battista Re en la Misa del Funeral 
por el Papa Francisco ante unas doscientas mil personas presentes 



 129 

en la Plaza de la Basílica Vaticana de San Pedro. Muchos estamos 
sobrecogidos por estos tiempos, en los que es fácil que resuenen 
en algunos de nosotros las llamadas “Profecías de San 
Malaquías”, de las que tuve noticia a través de don Jesús Montoro 
Martínez, a quien ya me he referido en otras ocasiones, quien nos 
las narró advirtiéndonos que debíamos darles un crédito relativo. 

Con todo es comprensible que muchas Profecías se nos tornen 
muy intrigantes en estos tiempos de tantos tintes apocalípticos. 
Constituyen fragmentos de discurso de alta significación, sin 
duda alguna, a lo largo de 20 siglos de Historia del Cristianismo, 
en la que el Papado permanece, alentando a toda la Iglesia 
Católica a pesar de haber pasado por todo tipo de Cismas, 
secesiones y turbulencias. Hemos de tener en cuenta además que 
junto al Islamismo, en alza casi imparable, el Cristianismo es el 
grupo religioso más numeroso siendo el Catolicismo la opción 
dentro de él que cuenta con más Fieles. 

La Historia sigue su curso. En estos días estamos a punto de 
asistir a un nuevo Cónclave de la Iglesia Católica. Más allá de la 
credibilidad de esta o aquella Profecía lo que nos sobrecoge es la 
realidad innegable de su perdurabilidad, desde el tiempo de 
Pedro, hijo del Cebedeo, martirizado por Nerón en el año 68 junto 
a Pablo de Tarso. Opinen lo que opinen de Pablo Nietzsche y 
otros lo cierto es que ambos dieron cumplido testimonio de su 
Maestro, fuera el que fuera el destino del mundo antiguo y de 
todos los volúmenes de la Biblioteca de Alejandría. Ello es tan 
cierto como cierto es que los textos bíblicos nos arrojan al tiempo 
apocalíptico cuyo análisis hoy día afrontamos sin complejos 
también desde el discurso filosófico, reconociendo la virulencia 
de nuestro presente. Por tanto, una buena dosis de humildad 
nunca viene mal al pensamiento meramente humano, sin que nos 
degrade en modo alguno abrirnos a “lo trascendente”. 



 130 

   2.30. Vida y muerte (1).- 

Nosotros continuación lo que ya es tradición en Filosofía. Me 
refiero a la Corriente de la Fenomenología Existencial en sus 
diferentes formas de haberse dado y seguir dándose a pesar de las 
mutaciones y varianzas propias de los discursos, ahora en forma 
cada vez más acelerada. Por supuesto que Heidegger sigue siendo 
canónico a este respecto pero sabemos que es una tónica general 
en una u otra forma en Filosofía atender a esta obviamente que 
crucial cuestión, no debiéndonos por otra parte de olvidar de que 
su quintaesencia es el discurso metafísico 

En este primer pilar de nuestro recorrido admitamos que 
Cuando pasamos revista a cómo se han producido las muertes de 
los demás nos sobrecogemos, encontrando una variedad de 
circunstancias abrumadora en número y en formas de haberse 
dado. Nuestra perplejidad crece si somos capaces de atender a las 
muertes de las de los filósofos, a los que hemos de considerar por 
definición los seres humanos más conscientes de entre nosotros, 
muertes que ahora podemos evocar sin problema gracias a las 
máquinas digitales, si bien siempre han estado a mano de los que 
nos dedicamos a la Filosofía, a través de los textos y las consultas 
adecuadas, aunque muchas veces nos hayamos dicho que 
proceder de esta forma era deformar la intención primordial del 
discurso filosófico. 

La cuestión de la finitud y del sentido de la vida humana sigue 
siendo tema con el que trabajar en nuestra Metafísica, visión del 
problema que hemos de seguir pincelando en las dos siguientes 
torsiones de nuestro camino, la Tercera y Cuarta partes de esta 
obra. 

 

 



 131 

   2.31. Polisemia del término “Materialismo”.- 

 Claro que hay palabras cargadas de muchísimas 
significaciones a lo largo de nuestra Historia. Derrida soñó con 
la idea de ir levantando capas de significación para limpiarlas 
e intentar orientarnos en un laberinto que es una selva de 
símbolos multidireccionales. Es inabordable prácticamente en 
pocas líneas intentar siquiera mostrar la casi equivocidad de 
este término, incluso en el terreno de la Filosofía y en su Sancta 
Sanctorum que es su discurrir de Filosofía Prima y última. 
Históricamente los primeros filósofos se nos aparecen 
como materialistas, Aristóteles parte del Pensamiento 
Helenístico y la mayoría de corrientes desde el Renacimiento, 
los siglos XVII, XVIII, gran parte del XIX, casi todo el XX y 
este primer cuarto de siglo. Esto en cuanto a lo que respecta a 
la Filosofía, pero es más evidente aún en el campo de las 
Ciencias, Naturales, de la vida y Sociales, si bien la derecha 
hegelinana gustaba de hablar de Ciencias del Espíritu y algunas 
escuelas de “Ciencias humanas”. 

Obsérvese la diferencia existente entre el Materialismo 
del “Esse est percipi” de George Berkeley o el histórico propio 
de los Marxismos y sin embargo en ambos casos predicamos 
de sus discursos el mismo Adjetivo.. ¡Pero es que si 
visualizamos el asunto desde las posiciones propias de la 
Cosmología actual o la Física de Partículas la cuestión de la 
relación semántica entre los términos “Materia” y “Energía” 
todavía se nos desfigura aún más. 

¡Así es cómo, a estas alturas, preguntarnos acerca de si 
nuestro Discurrir Metafísico es de orden Materialista, 
Idealista, o defensor de la energía cósmica no es una cuestión de 
primer orden en ningún caso! 



 132 

   2.32. Surrexit (1).- 

Estamos concluyendo esta Segunda Parte sin dejar de lado el 
discurso meramente humano, sin echar mano en nuestras 
reflexiones y diversas argumentaciones de revelación alguna. 
Más adelante será cierto que habremos de reconocer que con la 
sola racionalidad no somos capaces de explicárnoslo todo. Hasta 
acá sólo hemos llegado a desvelar que nos abrimos al 
reconocimiento de que “lo que hay” tiene un Sentido, es 
inteligible, tiene sus regularidades, no es sin más fruto del mero 
azar. Como es sabido son multitud de filósofos y científicos los 
que nos apoyan en esta manera de pensar. No hace si quiera falta 
que repasemos una lista que de seguro tiene un número muy 
similar al de pensadores, científicos e intelectuales Ateos y 
Agnósticos. Es mucho más operativo que sigamos argumentando 
y que reconozcamos, en un paso más allá, que si Jesús no resucitó 
nuestra argumentación igualmente será inconsistente, si bien 
podemos estar sin problemas del lado de los Panteísmos como los 
de un Spinoza, un Einstein y muchos más. 

Habremos en adelante, en los dos pilares que nos restan, de 
volver a plantearnos esta singular cuestión propia del 
Cristianismo, pero ya estamos pues en condiciones de avanzar de 
nuevo que nuestro discurso metafísico no sólo se abre al Theós, 
sino que defiende la Teología liberadora y solidaria de figuras 
como Gustavo Gutiérrez, el Sacerdote Peruano que artículo 
precisamente el apelativo de “Teología de la Liberación”, un 
discurso que en Latinoamérica se muestra sumamente heurístico 
y facilitador de circunstancias más justas para muchísimas 
personas. 

 



 133 

Podemos, sin más dilación, pasar a la conclusión de esta Parte 
¡mostrándonos esperanzados en un mundo que de otra forma se 
nos muestra actualmente como horriblemente inhumano y pronto 
a saltar por los aires! 

 

   2.33. Colapso y Esperanza.- 

 Lo que pretendo señalar en este último parágrafo de esta 
Segunda Parte es esta realidad ante la que nos hallamos, que es 
como la cara y el reverso de una misma moneda: situaciones 
verdaderamente endiabladas que en muchas ocasiones 
preconizan un “Colapso Civilizatorio”, la Cruz que parece 
tocarnos de una forma más o menos inminente, y la necesidad de 
poner buen cara, como su exacto reverso punto por punto. Es 
cierto. Estamos rodeados de problemas, al tiempo que nuestras 
Ciencias y nuestras Tecnologías nos hacen preconizar avances 
espectaculares, sobre todo en el terreno de las “Ciencias de la 
salud”. Sin embargo sin progreso moral, humano, espiritual, poco 
vamos a lograr. 

La confianza en un Sentido de “lo-que-hay”, la existencia de 
reglas, del tipo de las que constituyen el mundo de la 
Digitalización sin ir más lejos, y la demanda de Solidaridad que 
desemboca en la defensa de una Teología no represora, no 
farisaica, nos hacen concebir la esperanza de que tras los tiempos 
vengan tiempos mucho mejores para todos. Desde luego que 
arribar a ellos no es algo que ha de suceder de forma automática, 
completamente determinada, pues nuestro obrar indeterminado 
cuenta en todo momento. Se requerirá de gran concienciación 
precisamente por parte de todos, de superación de los vicios en 
que el Neoliberalismo y el culto a la falsedad nos han hecho caer. 



 134 

Por supuesto que todas estas reflexiones son las propias de un 
discurso de tipo metafísico como el que intento articular con 
mayor o menor fortuna, así como todas las que le siguen, hasta 
completar este doble libro. 

  

  



PARTE TERCERA 

MI PENSAMIENTO METAFÍSICO, 
RACIONALIDAD Y MISTERIO. 





 137 

   3.1. Propósito de esta tercera parte.- 

Esta Tercera Parte constituye el segundo de los pilares de mi 
Pensamiento Metafísico. Las mayúsculas precedentes no están 
puestas a causa de plurito personal alguno, sino por el respeto que 
se le debe al discurso metafísico después de tantos años de su 
marginación por parte de los Neopositivismos, que en general son 
reflejo de los desquiciamientos propios de una infraestructura y 
superestructura neoliberales que, en mi opinión, nos están 
destruyendo incluso como especie. 

Sin embargo, este segundo pilar desconcertará a muchos y aún 
más el tercero, a pesar de que en ellos no voy más allá de 
consideraciones basadas en el “amor al saber” propiamente dicho. 

Racionalidad y misterio, misterio y racionalidad, conforman 
podríamos considerar que el núcleo de mi discurrir, sin que ello 
lo descalifique, a no ser que queramos descalificar el pensamiento 
de una gran parte de la Humanidad. 

Este pilar y todo este texto deberían de alcanzar más extensión 
para hacer mejor honor a la Verdad, que nosotros consideramos 
en mayúsculas porque nos la tomamos en serio. Sin embargo la 
marcha de las cosas me insta a ser toco lo más conciso posible, 
por lo que nos metemos a continuación directamente en harina. 

  

3.2. Partimos de un gran misterio que se deja razonar: nuestra 
Conciencia.- 

Hemos establecido en el parágrafo 2.2 que nuestro discurrir 
parte de la Conciencia, no siendo en ello en absoluto muy 
originales. No vamos a apartarnos un ápice de esta 
fundamentación, sólo que ahora nos toca añadir la obviedad de 
que no nos es dado conocerlo todo. La humildad socrática 



 138 

aplaudida por la Pitonisa del templo de Apolo era aún de mayor 
calado.. 

Decir que somos conscientes de que estamos atrapados en la 
racionalidad y el misterio, el misterio y la racionalidad, no es 
ningún drama. Tampoco remite a posiciones poco cualificadas, 
del tipo del parapsicólogo por ejemplo. Ese reconocimiento es 
perfectamente filosófico y casa perfectamente con el deseo de 
constituir un discurso metafísico coherente. 

Muchos neurocientíficos pretenden mostrarnos ese gran 
misterio remitiéndonos al hecho de que en el cerebro se juega 
todo. No parece suficiente. Si seguimos razonando somos capaces 
de trascender esta agobiante situación. La misma experiencia del 
dolor que todos experimentamos en nuestras vidas nos arroja a 
fuera de él, además de que en los momentos-límite nos 
enfrentamos a las, E.C.M.s, Experiencias Cercanas a la Muerte 
que cada vez son tenidos más en cuenta por los Profesionales de 
la Salud. mundo 

Así pues, siempre desde la reflexión filosófica, podemos 
construir sin problemas una discursividad metafísica que integre 
todas estas consideraciones, que pivotan sobre la racionalidad y 
el misterio, el misterio y la racionalidad, sin necesidad de 
rasgarnos las vestiduras por caer en contradicciones lógicas 
insalvables. 

 

   3.3. Inteligencia Artificial.- 

Sabemos que es este uno de los temas más candentes de 
nuestra actualidad, razón por la cual lo abordamos con insistencia 
y desde distintas ópticas o perspectivas. Por lo demás, 
Inteligencia Natural, Artificial, Digitalización, etc., son a su vez 



 139 

vertientes, aspectos, de la misma cuestión. En este preciso 
momento hemos de abordar esta cuestión mediante la mirada que 
reconoce que misterio y racionalidad, racionalidad y misterio 
también se encuentra en su meollo. Un discurso que aspire al 
lugar de la Filosofía por excelencia no puede centrarse sólo en las 
cuestiones que preocupen en el preciso momento en que este se 
desarrolla, pero tampoco puede volver la espalda a ese momento, 
de forma que tal discurso está pendiente de su momento, de los 
anteriores y de los posteriores al mismo. 

La Inteligencia Artificial supone sin duda alguna uno de los 
logros más deslumbrantes del Siglo XXI, al que hemos arribado 
después de muchos hitos previos, desde siglos atrás, siendo los 
más sobresalientes las aportaciones del propio Leibniz, pero 
sobre todo de la Lógica Simbólica, la Matemática, la constitución 
de todas las prácticas ya directamente informáticas, más los 
avances tecnológicos de la última centuria. Su componente 
racional es obvio. Su halo de misterio también nos abruma 
incluso, cuando comenzamos a temer que se nos vaya de las 
manos. Por doquier estamos observando este temor, expresado 
por cuantidad de figuras relevantes del mndo de las Ciencias, las 
Humanidades, las Artes, autoridades religiosas, etc.  

¿Pero qué puede aportar en este sentido nuestro discurso 
metafísico en concreto? Algo que vengo señalando desde hace 
más de 5 años, en escritos diversos, en las Redes Sociales en que 
participo o directamente en público cuando se me permite 
sentarme a una tertulia, participar en algún debate o subirme a un 
escenario, si bien es cierto que se procura que me prodigue lo 
menos posible. Ya lo hemos llegado a decir por acá también en 
las páginas precedentes poniendo como ejemplo el uso del 
chuchillo o el martillo, en el sentido de que son sin duda 
herramientas básicas cuando las usamos persiguiendo un interés 



 140 

concorde con bien común, pero tremendamente perniciosas en 
caso contrario. ¡Cualquier persona medianamente inteligente 
percibe sin ningún tipo de confusión estas cosas! 

  

   3.4. El sentido de la Historia (2).- 

Esta cuestión nos está acompañando desde la Primera Parte y 
de manera muy especial y es tocada tangencialmente en muchas 
ocasiones, en esta obra y en otras de mi autoría. Es cierto que yo 
he sido formado en un pensamiento filosófico muy plural, pero 
con una buena carga de Materialismo Histórico, Catolicismo, 
Genealogía Nietzscheana, Psicoanálisis, método Arqueológico y 
Genealógico de Foucault, etc., lo que sin duda emerge en este mi 
intento de construcción una Metafísica propia Coherente. 

Es cierto que este Sentido Histórico precisamente en este 
segundo pilar se nos presentifica bañado de racionalidad y 
misterio, de forma que es perseguible y al tiempo se nos escapa. 
Estos dos estados indeterminados de una determinada 
proposición, partícula orepresentación no escandaliza en el 
terreno cuántico, pero sí nos deja perplejos en el mundo real en 
que nos movemos, si bien la ralidad misma se un compendió de 
misterio y racionalidad. 

La Verdad, codificada según claves propias de un pensamiento 
metafísico, se va desplegando según un sentido, porque la 
Historia lo tiene, aunque no nos sea completamente evidente, 
entre otras cosas en razón de tal despliegue, pero esta 
circunstancia no debe desanimarnos en absoluto, dado que la 
coherencia de la misma está asegurada misteriosa y 
racionalmente, de la misma manera que es coherente nuestro 
Universo, si no pretendemos sobrepasar los límites de nuestras 
facultades cognitivas. 



 141 

podría bastar con lo anterior a fin de proseguir con tantas cosas 
como aún os queda por atender. Sin embargo, con brevedad, 
quiero insistir en que mi visión de la Historia se asemeja en gran 
parte con la que propone Tolstoi con bastante claridad en el 
Epílogo de su gran novela “Guerra y paz”, que podríamos resumir 
en términos de que misteriosamente se dan a la vez en ella el Sino 
divino y la libertad de los hombres, algo que se verá por muchos 
como contradictorio, siendo así que vamos a ver pares antitéticos 
similares hoy día ya no sólo a nivel de las teorizaciones propias 
de la Física Cuántica. 

Esperemos que al concluir estas páginas, cuando hayamos 
concluido de perfilar todo este discurrir, pueda alcanzarse mejor 
noción de todo esto, entendiendo por mi parte que, dada mi edad, 
es muy posible que sea mi manera definitiva de entender las 
cosas, ¡afortunadamente! Esto es ciertamente lo que pienso y el 
modo en que gusto de determinarme y por eso lo doy a conocer, 
por si resulta de utilidad a mis congéneres, convencido de que me 
muevo en parámetros perfectamente asumibles por el 
pensamiento filosófico presente y futuro! 

 

   3.5. Kant (2).- 

La importancia de Kant en el Pensamiento Occidental nos 
obliga a tenerlo presente en los tres momentos que conforman 
nuestro discurso metafísico, a pesar de que a primera vista pueda 
parecer a muchos que forma parte de los filósofos que le han 
asestado un golpe a la Metafísica del que a esta le ha de resultar 
imposible resarcirse. El hecho de que ella vuelva constantemente 
a encontrar caminos para no desaparecer constituye en sí mismo 
una suerte de misterio difícil de desbrozar en pocas líneas, pero 
así sucedió ya en tiempo de sus propios alumnos, de entre los 



 142 

cuales destaca sin duda Hegel, dándose el caso de que, como es 
sabido y ponemos en más de una ocasión de manifiesto por acá y 
en otros muchos lugares . Son, han sido y puede que sean aún 
muchos los que pretenden acabar con ella pero les resulta 
imposible. Estoy refiriéndome en concreto a la pugna de 
Heidegger con Nietzsche al decir este de aquel que es el último 
de los grandes metafísicos y que él es encargado de superarla 
definitivamente. 

Así mismo caminan junto a Heidegger muchos otros filósofos 
que incluso vuelven los ojos al “Realismo metafísico”, llegando 
hasta hoy el deseo de seguir conformándola, aunque le otorguen 
este o el otro rostro. En nuestro caso queremos pintarle un rostro 
de triple faz, que termina por inclinarse ante la evidencia de que, 
aunque no podamos conocerlo todo, “lo-que-hay”, tiene un 
Sentido que no es sólo el que nosotros le conferimos, empezando 
por nuestra misma Conciencia. 

Lo que le otorga al autor de las 3 célebres Críticas un encanto 
especial es su moderación y su deseo en todo momento de 
salvaguardar tanto el pensamiento científico como la Fe en Dios. 
En el corazón de la Prusia del gran monarca Federico II, en el 
centro del mundo Protestante sabe poner de acuerdo a 
continentales y británicos, reconociendo que la realidad queda del 
lado de lo incognoscible, mediante su célebre distinción entre 
“fenómeno” y “Noúmeno”. Esta manera de ver las cosas, entre el 
misterio y la racionalidad, se nos revela hoy día desde luego que 
muy fructífera. Casi alcanza la grandeza de liberarnos de nuestro 
Pecado Original, consistente en nuestra soberbia, en este nuestro 
querer saber tanto como Dios, que ha vuelto a perseguir y dar acá 
y allá frutos envenenados desde finales de la Edad Media y el 
momento en que una Clase Social en ascenso ha ocupado el lugar 
de los Señores y se ha olvidado por completo, en su afán 



 143 

emancipatorio, del resto de los seres humanos que, en una gran 
parte, han colaborado en su emancipación respecto de sus señores 
precedentes. 

Claro que constituye un misterio difícil de penetrar el sentido 
último de las cosas y el sentido mismo de la Historia, ¡por el cual 
nos vemos ahora abocados casi a vivir en gran medida el 
Apocalipsis y muchas de sus tribulaciones, descritas en lenguaje 
críptico y mítico, por el Evangelista durante su destierro en la isla 
de Patmos por el Emperador Romano Domiciano! 

 

   3.6. Pascal.- 

Casi un siglo antes de Kant Blaise Pascal sobresale en Francia 
como Racionalista que concluye asumiendo la primacía del 
Cristianismo más ortodoxo, el Catolicismo, sin abandonar en 
absoluto sus trabajos matemáticos, científicos y reflexiones 
propias del terreno metafísico, en tan sólo una vida de 39 años. 

No soy un especialista en él. Puedo seguir sus “Pensamientos” 
y las típicas referencias a su figura que solemos hacer los 
filósofos que no somos especialistas en matemáticas ni expertos 
en Física del tipo de la Hidrostática. El artículo en Wikipedia 
sobre él es así mismo batante clarificador y no tengo ningún 
sonrojo en declarar que lo tengo presente al escribir este 
parágrafo. 

Lo fundamental para nosotros a estas alturas es comprobar que 
forma parte de las personas que estamos convencidos de que 
Misterio y racionalidad se conforman, podemos decir sin 
torsionar mucho las significaciones, la esencia de “lo-que-hay”, 
del “ser”, escribamos “ser” de la forma que gustemos, con o sin 
echar mano de las Mayúsculas, lo entendamos en la manera que 



 144 

gustemos. Ya sabemos que “se dice ser de muchas maneras” 
como apuntó tempranamene el primer gran metafísico que fue 
Aristóteles. 

¡A quién cae antipático Pascal! Es también una pregunta a la 
par que una exclamación. Sus estudios en el terreno de la 
Probabilidad, su máquina conocida no el nombre de Pascalina, 
sus apuntes en Hidrostática, su intentar mediar entre Jansenistas 
y Jesuitas, su mundanidad y su recogimiento y ascetismo… Todo 
nos lo hacen atrayente, porque intuimos con facilidad que es un 
generador de discurso y práctica discursiva podemos decir que 
limpia, diáfana, humana, siendo así que lo humano no ha de 
repudiarnos, cosa que establece una distancia con el volcán que 
siempre animaron el discurrir de Nietzsche. 

 

   3.7. Wittgenstein.- 

En general a los filósofos nos caen bien todos nuestros 
compañeros de fatigas, pero hay siempre algunos que nos son 
especialmente simpáticos. Esto se cumple especialmente en el 
caso de Kant, Wittgenstein, Foucault por ejemplo, y con muchos 
de los filósofos antiguos y posteriores más clásicos . El drástico 
cambio de rumbo de -Wittgenstein no neutraliza ese sentimiento 
que le procesamos. Antes al contrario, se nos sigue haciendo 
simpático, pareciéndonos el vienés devenido en anglosajón, que 
gustaba de las películas del oeste y que con anterioridad gustó así 
mismo de alejarse del mundanal ruido, buscando la vida sencilla 
acosado por desgracias familaires que supo tornar en cosecha de 
grandes frutos. 

Fue como si la Segunda Guerra Mundial le reconciliara con el 
estado de cosas vigente, haciéndole reconocer que debía de bajar 
el listón de las exigencias en epistemología. Entonces sus dudas 



 145 

acerca de la validez de las Proposiciones no rigurosamente 
comprobadas se disiparon, luchando por hacer ver que todas 
pueden alcanzar sentido, coherencia, en sus contextos, formando 
parte de sus propios “juegos”, o registros podríamos decir 
acercándonos a la jerga de los organistas, de lenguaje. Entonces 
vino esta fiebre de hacer valer los “Juegos de Lenguaje. Todo el 
mundo comenzó a ponderar la Semántica y la Pragmática y fue 
como si los filósofos respiraran por doquier el resuello que los 
neopositivistas le restaron.  

Por supuesto que en todo caso nos interesa principalmente su 
manera de discurrir. Somos serios. No Doy a conocer estas 
páginas no alentado por una actitud meramente lúdica. ¡En 
absoluto! Hay otros lugares donde se nos ofrecen toda clase de 
trucos para sonreír o reírnos a carcajadas si lo precisamos, del 
mismo modo que nos queremos referir al Misterio en términos 
rigurosos. También en esto Wittgenstein terminó por dejarnos 
resollar, si bien nunca fue hostil a lo “indecible” y sólo 
“Mostrable”. Nosotros tornamos, tres cuartos de siglo más tarde, 
en nuestro discurrir aún más avaros, reclamando que ese Misterio 
en absoluto es incompatible con racionalidad, entendida esta, 
Coherencia, ¡como Sentido, precisamente! 

 

   3.8. Michel Foucault.- 

 Mis primeras noticias acerca de su obra datan del Curso 1979-
80, en la Asignatura de Historia de la Ciencia. A casi todos nos 
atraía su relación con Nietzsche, con Marx y con Freud, amén de 
su tremenda capacidad de trabajo, su incansable rastreo de todo 
tipo de legajos, auténtica “rata de biblioteca” a la par que sus 
dotes de investigador capaz de meter las narices en todas partes. 
Él también pasa por esta situación de constituir un discurso en 



 146 

dos tiempos, si bien en su caso la escisión entre ambos sea menos 
drástica que la que se produce en el discurrir de Wittgenstein. 

¡Qué bueno plantearnos la relación entre las palabras y las 
cosas!, aunque esto nos sitúa en un lugar casi imposible. Y 
después de situarnos ahí entonces se nos lleva a ser “arqueólogos 
del saber y, ciertamente, somos conscientes de que en el saber se 
superponen capas y más capas que hemos de ir levantando para 
resituar todo mejor, para intentar comprender todo mejor. Y 
Entonces aparece esa maravilla del Pensamiento Contemporáneo, 
podemos decir sin rubor, constituida por los dos tomos de la 
“Historia de la locura en la Época Clásica”, que tanta luz arroja 
sobre el asunto de la Locura, llegando a mostrárnosla con su 
verdadero rostro de Constructo, mediante una investigación que 
se ha sumado decididamente a los materiales más válidos para los 
psiquiatras más concienciados, que ya la miran casi desde el lado 
opuesto al de Philippe Pinel, constituyendo este discurso y sus 
prácticas que englobamos con el nombre de “Antipsiquiatría”. 
Pero Foucault sigue adelante, acercándose aún más al 
procedimiento Genealógico nietzscheano. Entonces realmente 
cobra una fuerza si cabe aún mayor su pensamiento, al intentar 
perseguir las líneas de ese Poder, difusas, que siguen los senderos 
de la mera Voluntad así mismo bien difusa e innombrable, 
regalándonos su brillante texto “Vigilar y castigar”, perfilamiento 
de “La historia de la sexualidad” y sus reflexiones en torno a la 
microfísica del poder o su clarificador Ensayo “Nietzsche, la 
genealogía, la Historia”. 

Una de las mayores virtualidades para nuestro propio discurrir 
metafísico es esta actitud de Marx, de Nietzsche y de Freud, a las 
que vino a sumarse la de Foucault, de pasar más allá de lo 
aparente, del Fariseísmo, en busca de la verdad, aunque en 
Foucault la verdad no sea tan patente el carácter de Verdad con 



 147 

mayúsculas que en nuestro discurrir pugna por alcanzar,si bien 
por nuestra parte llegamos a osar constituirnos en una suerte de 
Neoplatonismo, similar en no poca medida al del mismo Plotino 
y la tremenda variedad de discursos que pulularon en los primeros 
siglos de nuestra Era, que, querámoslo o no, sigue siendo Era 
Cristiana, ¡que tenemos para nosotros que va a seguir siéndolo 
hasta el mismo final de los tiempos! 

 

   3.9. Penrose (3).- 

Por supuesto que también los físicos teóricos se corrigen entre 
sí. La comunidad científica es ante todo una comunidad de debate 
dispuesta a contrastar sus hipótesis y sus teorías. Pronto le 
salieron a Einstein cantidad de físicos dispuestos a rebatirle su 
idea del Cosmos, como el padre Lemaître, o Edwin Hubble, que 
igualmente se sumó a las tesis expansionistas. Penrose nos es 
simpático a todos los que hemos disfrutado con la cuestión de la 
infinidad de Mundos y la concepción el “Eterno retorno de lo 
idéntico” del “Así habló Zaratustra”, que por cierto hemos de 
concebir como selectivo si queremos ser objetivos con lo que 
vamos observando en el devenir humano, aunque a nosotros nos 
complace el planteamiento de las Antinomias de la Razón Pura 
que sabiamente expone Kant en la tercera parte de la primera de 
sus “Críticas”. 

Si cabe Penrose añade más fuerza a nuestra idea en torno al 
Misterio y la Racionalidad, la Racionalidad y el Misterio que todo 
lo llenan, pues ciertamente que la rama de las Ciencias que vienen 
preocupándose del estudio concienzudo del Cosmos desde el 
Renacimiento, nos bridan constantemente la imagen del 
gigantesco Misterio que es, por mucho que nos empeñamos en 
matematizarlo, no llegando a alcanzar si lo conformamos 



 148 

nosotros con nuestros números o es el Cosmos el que todo nos 
dicta. 

Nuestro presente está dedicando tremendos recursos 
económicos al desarrollo de la Cosmología, de sus Observatorios, 
telescopios que ahora incluso lanza al espacio, el más sofisticado 
de los cuales es el “James WEB”, a las máquinas digitales 
mediante los cuales pretendemos controlar todo ese tremendo 
utillaje así como dedica bestiales recursos al estudio de los 
mínimos elementos que constituyen la realidad, ampliando al 
máximo nuestro discurso inicial, que fueron conformando los 
Presocráticos. Sin embargo la Física teórica viene mostrándonos 
desde los primeros años del siglo pasado, de forma casi 
paradigmática, que cuanto más creemos saber, cuanto más 
ensanchamos nuestras experiencias, más desconocemos, 
contemplando una realidad que se nos diluye entre los dedos, 
racional y misteriosa. Nos topamos con una realidad no 
incoherente, pero completamente laberíntica. 

Por supuesto que nuestro afán es encontrar, como en el caso 
del mito griego, el hilo que nos permita encontrar la salida del 
laberinto. Necesitamos del discurso metafísico capaz de conjurar 
experiencias que nos despistan. Mi reflexión intenta ocupar ese 
lugar, ¡reconociendo que sin la admisión del Misterio, en sentido 
de Trascendencia, será prácticamente imposible encontrar dicha 
salida, al tiempo que es necesario caminar para llegar a ella!  

 

   3.10. El Lenguaje (2).- 

Es misterioso que en el Libro de Libros por excelencia se nos 
hable de la confusión de lenguas que sembró Yahvé ante el 
creciente orgullo de la humanidad de aquellos primeros 
momentos de su Historia, la pretender levantar una Torre para 



 149 

llegar hasta el mismo Cielo, a fin de poder dominar la Tierra por 
sí misma. Se trata, como de sobras es conocido, de la gran Torre 
de Babel, en la que se nos dice que se originaron las distintas 
lenguas, si bien la facultad o potencialidad del Lenguaje es la 
misma para todos los hijos de Dios. 

Como resulta curioso que se nos cuente en el Nuevo 
Testamento que los Apóstoles fueron capaces de superar aquella 
dispersión lingüística gracias a recibir la correspondiente 
inspiración del Espíritu Santo, que llega a cada uno de ellos 
mientras aguardaban la llegada de algo grande encerrados en 
aquella gran habitación de algún lugar de Jerusalén, con las 
puertas cerradas para no ser descubiertos por los adectos al 
Sanedrín y a las huestes romanas al mando de Pilatos. 

Siglos más tarde Agustín de Hipona reflexiona también sobre 
el lenguaje, cayendo en la cuenta de la misteriosa relación que 
une a las palabras y las cosas, muchos siglos antes de que Lacan 
y Foucault se planteen idéntica cuestión. 

¡En todo caso es fácil caer en la cuenta de que el Sentido 
inunda todo lo que nos es dado conocer!, siendo tanto lo que 
ignoramos, hasta el punto de que con Nicolás de Cusa estemos de 
acuerdo en apuntarnos a la Docta ignorancia, que de doctores es 
reconocerla!.  

 

   3.11. Libertad y Destino.- 

Poca justicia he podido hacerle hasta el momento al gran José 
Luis López-Arangúren en mis escritos, al que leía gustoso en mis 
años de estudiante de Ética. Celebro cómo explicaba con gran 
sutileza, entre otras muchas cosas, la verdad innegable de que al 
comienzo de nuestras vidas somos un “quehacer”, un proyecto a 



 150 

realizar, con cantidad de posibilidades por delante, desde luego 
que limitados por nuestras circunstancias reconocía como buen 
orteguiano, pero avocados, por nuestras sucesivas decisiones, a 
poder afrontar menos alternativas, de forma que la libertad es 
siempre bastante relativa o, mejor dicho, se nos va limitando con 
el tiempo, a pesar de que un buen existencialista podrá siempre 
refutarle que en las situaciones límite somos auténticos héroes, 
con plena libertad, si no nos lanzamos en los brazos de la mala fe. 

Yo planteo las cosas de una forma más cercana, como dije, por 
ejemplo a Tolstoi, en el sentido de que siempre al tiempo somos 
libre y estamos en cierto modo obedeciendo al destino, o a mil 
circunstancias que nos determinan. Estamos determinados y 
somos libres a la vez. Kant apuntaría que estamos determinados 
si leemos nuestros actos a la luz de las Ciencias, Naturales, de la 
Vida, Sociales; y libres si atendemos a nuestros actos en donde 
realmente se dan, que es en nuestro quehacer, en la efectividad 
misma. Cuando la conciencia pasa revista a la cadena de las 
causas y de los efectos y así ordena los fenómenos hace 
desaparecer la azarosidad misteriosa en el terreno de nuestra 
voluntad, logrando que emerja un determinado tipo de 
racionalidad moral que capaz de conjurar al misterio en que de lo 
contrario caen nuestros actos. Y sin embargo el misterio es 
inevitable y sólo en el momento de la objetivación posterior 
logramos apenas conjurarlo. Quizá por eso se nos advierta que no 
es la mejor actitud andar juzgando al prójimo, porque siempre 
podemos errar y podemos caer injustificadamente en fatalidades 
que nunca queremos para nosotros. 

 Lo cierto es que en estos días se produce otra de estas 
sincronías de las que mi vida está plagada, que consiste en 
haberme topado con una conferencia que López-Arangúren 
concedió al “Aula Tiresias”, que dicha Entidad conserva en su 



 151 

Fonoteca con carácter de “Grabación histórica” con todo mérito, 
pronunciada en 1988, realmente significativa, pues prevee 
certeramente muchas cosas a las que nos estamos viendo 
abocados 40 años más tarde,, incluyendo el señalar como tarea 
necesaria en los años venideros, los nuestros, con nuevos 
discursos metafísicos que orienten a una humanidad altamente 
confundida en medio de un mundo sometido a cambios 
constantes. El discurso metafísico que por mi parte propongo no 
tiene más remedio que admitir esta doble condición de 
inefabilidad y determinación de nuestros actos, de su 
indeterminación e imprecisión, al tiempo que obvia la necesidad 
que tenemos de intentar entenderlos en todo momento, de 
conjurar el misterio que los rodea. 

 

   3.12. Razón y Misterio, Misterio y Razón en el “Libro de 
Libros”.- 

Nos adentramos ahora con brevedad en el espacio de la 
Exegética bíblica. Nosotros entramos en él desde una óptica 
filosófica que poco a poco va apuntando decididamente hacia una 
Teología Liberadora, que convive con el reconocimiento del 
“otro” a la par que con el reconocimiento del “Otro” que le es 
propio a toda Teología incluso por cuestiones del A Priori 
Analítico en su enunciación. 

Hemos de entender que su lenguaje no es, sin más, el propio 
de nuestros historiadores sensu stricto, al tiempo que reconocer 
que todos sus textos destilan Verdad. Una Verdad que se 
despliega desde el Génesis al Apocalipsis y que encuentra en los 
doce Libros del Nuevo Testamento su Pleno Sentido, concentrado 
de forma brutal en los Cuatro Evangelios: los Sinópticos y el de 
San Juan que cierra adecuadísimamente este Sacro Cuadrilátero. 



 152 

Es cierto: la inmensa circunstancia de que el Antiguo 
Testamento esté escrito en Hebreo y el Nuevo Testamento en 
Griego no debe pasarnos desapercibida a los Filósofos Cristianos. 
El Griego, respecto del Hebreo, rezuma en Sabiduría Divina y 
sabiduría humana. Es la lengua más propicia para expresar el 
“Logos” y el “Mithos”. Por lo demás, reconocer la “Buena 
Nueva” de que todos somos hijos de Dios y no sólo el Pueblo de 
Israel a todos ha de congratularnos y unirnos fraternalmente, si 
bien sabemos que muchos corazones se obstinan en permanecer 
duros a toda Verdad. 

Nuestro discurrir, situado en el basamento y fin de todo 
discurrir propio de la Filosofía, mira con buenos ojos todas estas 
cosas, reconociendo, con humildad socrática y fidelidad al 
Pensamiento Filosófico Occidental en todo su recorrido, en Valor 
Supremo del Libro de todos los Libros para la Humanidad, en un 
mundo que se nos revela efectivamente como “Apocalíptico”, lo 
cual para nada significa que el Mundo haya llegado a su final. La 
misma “Exégesis Católica” ilumina adecuadamente sobre este 
extremo, si bien el Lenguaje sobre el que trabajamos no es un 
Lenguaje que ofrezca una relación entre palabras y cosas del tipo 
del Lenguaje que buscaba el “Tractatus wigensteiniano”. Pero 
tampoco está construido todo él flotando en lo Mostrable. 

La certera Exégesis bíblica requiere de una preparación 
multidisciplinar seria que obviamente se fía de los textos, 
comprendiendo que su significación se va enriqueciendo desde el 
primero de sus Libros al Último, encontrando el Centro Pleno de 
su significación en los Cuatro Evangelios. 

  



 153 

   3.13. Expulsados del Paraíso Terrenal 

.- Nos cuenta el Génesis, en su peculiar Lenguaje, que fuimos 
expulsados del Paraíso y por qué causa. No podemos localizar 
fechas al estilo de cómo lo hacemos cuando trabajamos con los 
modelos propios de la Historiograf-ia moderna y contemporánea. 
Se nos habla del origen del Universo, de la creación de todo “Ex 
Nihilo”, incluyendo el Cielo y la Tierra, las plantas, los animales 
y a nuestros padres, primero Adán y en cuanto este se sintió solo 
a su compañera Eva. Se nos dice cómo gozaban plenamente hasta 
que Eva es tentada, ¡por la soberbia de querer saberlo todo, 
arrastrándonos con ello a todos a nuestra perdición! 

Tildar al Génesis de machismo es simplemente una grandísima 
majadería. Es lo suyo comprender en qué manera nos interpela, a 
cada paso, en cada uno de sus versículos, sin bajar el trepidante 
ritmo en sus significaciones, hasta desembocar en los capítulos 
finales dedicados a Abraham, Isaac, Jacob y los portentosos 
capítulos dedicados a José, el hermano más sobresaliente de entre 
los doce hijos de Jacob, después de contarnos que Yahvé dota a 
Abraham de una copiosísima descendencia que se despliega en 
dos direcciones: la de Su pueblo elegido de Israel y la que 
Constituirán los pueblos Árabes. Así pues Árabes e Israelitas 
desde el principio de los tiempos están unidos por lazos de sangre 
cual hermanastros. 

De la casa de Jacob, en concreto de la tribu de David, nace 
Jesús, el Mesías, al que, en efecto,los Judíos más estrictos, 
Fariseos, Levitas Celotes y Saduceos, terminan crucificando en 
tiempos del Procurador de Roma Poncio Pilatos. ¡Para aquellos 
momentos las fechas ya son plenamente históricas, fácilmente 
localizables con una precisión uno, dos o tres años atrás o 
adelante, dando comienzo con todos aquellos hechos nuestra Era 



 154 

actual! La Historia como tal arranca, como es sabido, con 
Heródoto de Halikarnaso cinco siglos antes. 

El caminar de la Humanidad pues es entendido por los textos 
bíblicos como extendiéndose desde una situación privilegiada 
para nosotros, que perdimos por nuestra soberbia, 
desbordándonos a causa de aquel Pecado Original, en todo tipo 
de fechorías, que conforman los Siete Pecados Capitales. 
¡Hubimos de comenzar a “ganarnos el pan con el sudor de nuestra 
frente”, de comenzar a devanarnos los sesos, a Pensar en 
definitiva, a fin de subsistir, alcanzando la Misericordia Divina 
por mediación de Jesucristo! 

¡Hegel se queda corto en su ponderación del “camino del 
Espíritu! Un increíble montón de cosas han sucedido tras sus 
Lecciones. ¡Ahora henos aún aquí, ganándonos el pan con el 
sudor de nuestra frente, usando nuestras capacidades intelectivas 
y racionales y percibiendo el potente halo de Misterio que nos 
circunda a pesar de nuestros denodados esfuerzos por conocer!  

 ¿Qué ha de depararnos el futuro? Desde luego que crecen las 
voces en torno a que vivimos tiempos apocalípticos. Sin embargo 
misteriosamente los Cristianos estamos siendo confortados, pues 
el Nuevo Testamento nos avisa de que no se acaba nuestra 
Historia. ¡Pasaremos penurias, pero vendrán tiempos mejores, 
porque Dios no nos deja de su mano y hemos de confiar en la 
Segunda Venida del Mesías, ¡nos dicen los textos bíblicos ya en 
la Lengua por excelencia de los Filósofos! Entonces enjugará 
nuestras frentes y reinará la paz entre las Naciones de la Tierra. 

Concluye la Biblia con el texto más adecuado para ello, 
plagado de metáforas y metonimias de forma que su 
racionalización es casi imposible, haciendo prácticamente 
impracticable una traducción de sus diversos Tiempos a nuestra 



 155 

concepción actual de las cosas, acostumbrados a modelos 
históricos racionales y basados en hechos. Pero esta dificultad no 
resta coherencia alguna al discurrir que vamos a seguir 
proponiéndonos. Lo importante para nosotros es estar 
convencidos de que la Verdad se termina abriendo paso y de que 
el bien vencerá al mal definitivamente. ¡Esta posición es mucho 
más coherente que cualquier otra, ahora que vemos que estamos 
a punto del desastre! 

 

   3.14. El “Calvario del Espíritu”.- 

Volvamos nuevamente a Hegel. Con frecuencia aparece en 
mis escritos con toda justicia. No cabe duda de la capitalidad de 
su pensamiento en el marco de la Filosofía Occidental y sin 
embargo, como siempre ha solido suceder, fue desmontado, en su 
caso por su “Izquierda” y por su “Derecha”. Toda su 
“espiritualidad”, del “Espíritu Simple” al “Absoluto”, fue puesta 
cabeza abajo, convertida en Materialismo, histórico o no 
histórico, o en pura “Historicidad” y, en el mejor de los casos, en 
“Historia de las Ideas”. 

Aquella célebre cabeza pensante fui así mismo desmontada 
por Nietzsche, por Freud, por Husserl, la Neoescolástica, los 
Personalismos…, al tiempo que las Ciencias Humanas 
eclosionaron haciendo ver que el “Calvario del Espíritu”, lejos de 
concluir con buen fin en la Absolutez, continuaba, pasando 
posteriormente por dos Guerras Mundiales de campeonato 
coronadas por la explosión de dos bombas nucleares, con lo que 
Parece claro que Misterio y Racionalización se dan la mano, 
¡porque por mucho que se racionalice como hacía Hegel, no le 
cogemos el tranquillo a la cosa! 



 156 

Y así andamos ahora, casi descabezados, sin poder decir 
mucho acerca de cómo vaya a acabar la Historia y rezando 
muchos de nosotros a fin de que ese camino acabe bien, puedan 
ver lo que siga tras de nosotros todos los que sigan quedando, que 
la irán viendo escalonadamente como es de suponer, porque nos 
parece solemne majadería que vayamos a poder tunearnos 
infinitamente. Así es que, si queremos aspirar a la vida eterna no 
tenemos más remedio que confiar en un “Tuneador” 
infinitamente misericordioso, que se sirva tunearnos 
debidamente, dejando incluso en este momento al margen 
cuestiones del tipo de si vendrá primero el Armagedón, después 
mil años de paz y luego nueva batalla contra el Diablo más el 
Triunfo definitivo tras el Juicio Final. 

 

   3.15. El penoso camino del saber.- 

Y así fue, cómo, “expulsados del paraíso” según el mítico 
lenguaje bíblico, hubimos de iniciar un penoso camino del saber, 
tanto más penoso cuanto que vamos dándonos cuenta, desde hace 
ya algún tiempo, que no podemos saberlo todo. O, algo aún más 
desolador en parte, que cuanto más sabemos más ignoramos: algo 
sencillo de comprender y complicado a un mismo tiempo. 

Sencillo de comprender, si queremos darnos cuenta de que 
infringimos una regla básica del disfrute del paraíso que se nos 
daba, en términos bíblicos. O porque cuanto más sabemos más 
caminos estamos pisando, dándose además la circunstancia de 
que la realidad nos supera desde el mismo momento en que 
ponemos los pies en cada uno de ellos. 

Complicado de comprender, porque seguimos empeñados en 
ser como Dios, en tanto que esto es un imposible. Dios sólo hay 
uno o como mucho Uno y Trino en sí mismo, según el Lenguaje 



 157 

bíblico, siempre que admitamos, claro, que la Biblia es Biblia de 
cabo a rabo, esto es, desde el Libro del Génesis hasta el Libro del 
Apocalipsis. Hemos de admitirla toda ella, en Hebreo, Griego, o 
sus traducciones completas al Latín, la primera de las cuales 
llevada a cabo por San Gerónimo en el Siglo V después de Cristo, 
en un intento de vulgarización sin precedentes, cuyo tesón emula 
con todo éxito el Concilio que promoviera Juan XXIII, o el Papa 
Angelo Giuseppe Roncalli si así se prefiere. 

En todo caso es así: el camino del Saber nos es penoso, como 
la vida misma a todos, seamos reyes o mendigos, constituyendo 
un misterio comprensible si nos hacemos como niños; entendible 
a ese bendito precio. 

 

   3.16. El gran anhelo de la Intuición Intelectual.- 

Muchas de nuestras penalidades encuentran su fin en el terreno 
del conocimiento cuando pensamos en la posibilidad de una 
“Intuición Intelectual”, tal y como soñaron los idealistas y 
románticos alemanes en primera instancia. Sin embargo aquellos 
discípulos de Kant rebasaron las enseñanzas de su maestro y los 
límites que cuidadosamente diseñó, o encontró, para poner freno 
a las desmesuradas ansias de saber, de sus alumnos y, en general, 
de los seres humanos, que hubieron de pagar caro ceder a la 
tentación de comer el fruto del “árbol prohibido”. 

Sin embargo, no nos abandona el drama de pensar que Kant se 
situó en un lugar imposible, como nosotros mismos, que 
volvemos a osar pisar ese lugar. ¡Misterio razonable este de osar 
volver a hacerlo! 

Ahora bien, nuestra propuesta no se instala en el terreno de una 
Intuición que se encara directamente con la Idea del Bien, la Luz 



 158 

o el “Superser”! Lo sods libros que estamos ofreciendo a nuestro 
lector están más del lado del discurrir propio de la Filosofía 
Cristiana Neorrealista que del lado de la Gnosis, los 
Neoplatonismos o la Teosofía. 

 

   3.17. Impresiones y Dianoia.- 

Muchos son los consuelos con los que nos vamos topando en 
nuestro caminar, individual y colectivamente. Hemos aprendido 
a habérnoslas con nuestras innumerables impresiones y a tratarlas 
a base de cuantificarlas para que alcancen objetividad. Sin 
embargo, la relación entre en mundo de nuestras impresiones y el 
de los Números son tan sumamente complejas como la relación 
existente entre las palabras y las cosas. 

Para empezar, cuando reflexionamos sobre todo ello estamos 
siempre en el mismo punto: el de liarnos completamente para 
decidir qué fue antes: ¡si el huevo o si lo fue la gallina! 

Se trata de la vieja cuestión del “Empirismo o el “innatismo” 
de la matemática, empirismo o innatismo que puede entender 
como una problemática general aplicada a cualquier campo de 
nuestro saber de hecho, como Empirismo e Idealismo se oponen 
entre sí en tanto que no tenemos pensadores tan conciliadores 
como don Immanuel Kant. 

En todo caso la historia de las Matemáticas está plagada de 
matemáticos que nos advierten de la incompletud de la misma, 
¡de Gödel a Fermat, pasando por el mismo Carnap! 

 
  



 159 

   3.18. La pregunta por el quehacer.- 

Hemos de hacérnosla. Es la pregunta típicamente orteguiana, 
¡pero esta presente desde que nos dedicamos a pensar sacando los 
pies del tiesto de los discursos míticos! Una pregunta que parece 
inherente al terreno de la Ética y de la Moral, pero que hunde sus 
raíces en nuestro Yo y nuestras circunstancia; que llama a las 
puertas de nuestra Conciencia desde bien temprano. En ella está 
casi todo por hacer cuando de ella comenzamos a darnos cuenta; 
esto es: a tener conciencia de nuestra conciencia. 

Como es sabido, la noción de “Conciencia de Conciencia” 
proviene de la jerga propia de la Fenomenología Husserliana y 
sigue teniéndosela consideración por todos los fenomenólogos 
existencialistas. A mí también me parece una expresión 
perfectamente adecuada, aunque ahora estemos considerando 
cuánto de misterio y de racionalidad encontramos partiendo del 
fundamento de la Conciencia y partamos del Fundamento que 
partamos, o del A Priori también podemos decir en el contexto de 
estas elucubraciones. 

Sí: “qué hacer” en cada caso, cuando no queremos obrar a 
tontas y a locas. Todos, como se ha dicho tantas veces, nos 
forjamos nuestra propia filosofía de la vida, pero esto desde luego 
que a nosotros vuelve a sernos completamente insuficiente. 
Nosotros buscamos un discurrir mucho más consecuente, mucho 
más elaborado, mucho más profesional, al que bautizamos, en el 
estilo de los filósofos más aguerridos, con el nombre de 
Metafísica, ¡tuviera ese el origen más o menos anecdótico que 
realmente hubo de tener! 

 

 



 160 

   3.19. El Cosmos, Nosotros y el Microcosmos.- 

En el estado de nuestras investigaciones se nos presenta esta 
triple compartimentación de “lo-que-hay” como plausible, 
aunque ello nos sume así mismo en el Misterio inmarcesible que 
siempre intentamos conminar discurriendo. ¿Y la Conciencia? 
¡dónde situarla en justicia! Se puede decir que está inserta en el 
segundo de los lugares, en el lugar del Nosotros y parece el más 
apropiado, pero la inexactitud de su ubicación está asediada por 
la inexactitud a todas luces, porque su lugar es difícilmente 
ubicable. Y sin embargo tenemos plena conciencia de ella, de la 
nuestra, quedando mucho más opaca la coherencia que tenemos 
de las otras conciencias. Hemos de admitir que con las otras 
mantiene la nuestra relaciones que caen del lado del misterio, por 
cuanto que es cierto que la nuestra emerge de entre ellas; y gracias 
a ellas, en tanto que el Lenguaje se nos presente como algo que 
interiorizamos tras el trabajo previo de todos. 

A la hora de teorizar, sobre la conciencia, el lenguaje, la 
sociedad, el átomo, el A.DN., … lo que fuere, el discurso 
metafísico no puede dejar de admitir que nos movemos siempre 
en terreno movedizo, en el espacio de lo que siempre es 
replanteable. Si decididamente nos ponemos a dilucidar qué 
caracteriza a cada uno de estos tres espacios, entonces hemos de 
quedarnos perplejos. Las cuestiones del Cosmos se le presentan 
al metafísico como cuestiones harto difíciles de resolver a alturas 
del Siglo XXI, pero no menos las concernientes al espacio de la 
Intersubjetividad o al propio de los cuantos de energía que 
constituyen el mundo de la indeterminación subatómica. 

Necesitamos discurrir metafísicamente, lo hacemos en un 
mundo en que las cosas funcionan, en un mundo de Sentido, 
aunque sumamente atormentado en el momento presente. 
Entender que hay en él coherencia, promoverla y buscar, para que 



 161 

siga siendo un mundo coherente, la Justicia Social, nos es 
prioritario a los filósofos, al discurrir sobre el Ethos y sobre el ser 
de las cosas, ¡maravillados por su condición de razonables y 
misteriosas a un tiempo! 

 

   3.20. Las palabras y las cosas.- 

De Agustín de Hipona a Foucault, pasando por Lacan y los 
Analistas del Lenguaje, intentamos hacernos con lo esencial en 
su relación. ¡ Nos resulta un imposible, aunque dediquemos todo 
nuestro raciocinio a ello! 

Si atendemos al Evangelista la Palabra está en el origen de 
Todo e incluso organiza el resto de todas las demás cosas, pero 
entonces no estamos haciendo propiamente ni Filosofía ni 
Ciencia. Y sin embargo en Filosofía y en la Ciencia nos quedamos 
completamente a dos luces. 

Según el Evangelista dijo la palabra que la Luz se hiciera y la 
Luz fue hecha! La palabra antecede al milagro, incluso es el 
milagro en este sentido estricto, pero entonces nos movemos, 
desde el punto de vista racional, en plenas tinieblas. 

 En este punto es como si nuestro discurso metafísico, 
racional, se nos desfondara por completo. Y sin embargo es 
cuando recibe nuevo impulso, cobra vuelos, se vuelve socrático y 
capaz de admitir su pobreza, habiendo de preparar el terreno a un 
discurso más rotundo si se quiere, ¡capaz de saciarnos, capaz de 
llenarnos y de regresarnos al Paraíso que perdimos! 

  



 162 

   3.21. Trazando Genealogías.- 

Desde hace siglo y medio en Filosofía venimos intentando 
trazarlas. Marx, Freud y, sobre todo, explícitamente Nietzsche 
han practicado este quehacer que sin duda nos reporta 
muchísimas cosas a tener en cuenta. Semejante proceder nos 
descubre nuevas realidades, nuevos paisajes, acerca de nuestro 
pasado colectivo o nuestra propia biografía. 

Sin embargo constituye un misterio el constatar que no somos 
capaces de completar las genealogías que nos proponemos, lo que 
me trae a la cabeza la doble genealogía de Jesús que se trazan en 
los Evangelios de Mateo y Lucas, en sentidos contrarios, aunque 
en la misma dirección: ¡la de encontrar el comienzo de la estirpe 
del niño nacido en Belén! 

Buscar por ejemplo nuestros antecedentes familiares nos pone 
enfrente de esta realidad, que se nos acaba desfondando, o nos 
pone a todos en contacto, en 6 pasos dicen algunos si vamos 
cliqueando convenientemente en Internet. 

 

   3.22. La cuestión de la digitalización (2).- 

¡Quién puede negar lo racional y mistérico que se encuentra 
igualmente en este asunto fundamental de nuestro tiempo! En 
varios lugares he destacado que la existencia de las leyes que lo 
rodean, físicas, matemáticas, lógicas, técnicas, son una prueba de 
que el Cosmos tiene un sentido, de que es racional. Al tiempo que 
se nos muestre a nosotros, limitados para saberlo todo, como 
Mistérico, las leyes que rigen la Digitalización llegan a poner de 
manifiesto ese sentido hasta el punto de constituir una Sexta Vía 
para probar la Existencia de Dios! 



 163 

¡Sin embargo, en este momento en que nos encontramos en el 
ecuador de nuestras evolutivas elucubraciones nos asalta una 
sospecha inquietante referida a la cuestión de la llamada 
“Informatización cuántica”! Se nos ha anunciado repetidamente 
que los constructores de nuestros procesadores más avanzados 
¡están experimentando con máquinas capaces de trabajar con 
unidades de información que soportan, a la par que su condición 
de 0 o 1 estados intermedios de indeterminación a las que han 
bautizado con el nombre de “CuBits”! 

¡Debo expresar que me recorren escalofríos cuando además 
recuerdo lo que también se nos advierte, en el sentido de que 
llegados a este punto la Transparencia Digital es total, lo que 
originará que todas nuestras contraseñas habrán perdido su 
inexpugnabilidad! 

Además de ello, situarnos en la indeterminación cuántica que 
se determina en el momento de la concienciación de los 
observadores de turno ¡supone que estamos intentando construir 
máquinas que ocupen un lugar aún más próximo a la manera en 
que parecen proceder nuestros cerebros! En tal caso nuestro 
discurrir metafísico no puede por menos aquí servir así mismo de 
discurso crítico que ignoramos si será convenientemente 
atendido, aunque nos queda la esperanza de que la progresiva 
concienciación de nuestra especie sepa dirimir estas cuestiones 
debidamente y obrar en consecuencia. 

 

   3.23. Arte y Metafísica.- 

Creo que la mayor aportación que podemos hacer en este 
respecto es abogar decididamente por desterrar del Arte la 
tentación de ceder a las máquinas el don de la creatividad, porque 
esta, por muchas vueltas que queramos darle al asunto, es sólo 



 164 

potestad exclusiva de los Seres Humanos. Es más que suficiente 
tener a las máquinas como eficaces herramientas. 

Yo mismo me he servido de ellas sin titubeos a lo raro de toda 
mi vida para este menester, pero siempre tuve la sartén por el 
mango a lo largo de todo el proceso creativo. 

Bien usadas por supuesto que engrandecen nuestro gusto 
estético y son capaces de saciarlo con su repertorio de recursos 
casi inagotable, ¡ pero ni hacen obras de Arte ni están cualificadas 
para pensar en términos metafísicos, amén de que mal usadas sólo 
contribuyen a destrozar la maravillosa Obra de Arte que son la 
Naturaleza y la Sociedad Humana! 

   3.24. Esfera y ser (2).- 

¡Por supuesto que la Verdad es bien redonda, borgiana y 
perfecta, como lo es la Esfera! 

¡Racional y misteriosa, misteriosa y racional, como lo muestra 
el hecho de que su Radio es incalculable para nosotros, que nos 
quedamos extasiados ante el “Número Py”! 

¡y sin embargo las admiramos por todas partes y somos 
capaces de construirlas hoy día con total precisión ! 

   3.25. Juan -Bautiste María Vinney.- 

¡Entre los Católicos se le conoce con el sobre nombre de “El 
Cura de Ars”, por haber sido párroco de esta población (ARS-
Sur-Mormans). Lo que nos interesa destacar en nuestro discurrir 
es el hecho de que, nacido en 1786 y fallecido en 1859, fue 
“subido a los Altares” en 1925 con todo merecimiento. Pero, 



 165 

sobre todo, el hecho de constituir otro ejemplo claro en que 
encontramos el Misterio y la Racionalidad que todo lo llena. 

En efecto, su formación preceptiva previa a la directamente 
teológica hubo de ser escasa, ¡con lo que parece cumplirse 
nuevamente, también en el caso de Jean-Bautiste aquello de que 
hemos de hacernos como niños para entrar en el Reino de los 
Cielos!, según nos trasladan los Tres Evangelistas Sinópticos. 
Puede confrontarse Mateo 18:1-4, Marcos 10:13-14 y Lucas 
18:16-17. 

Hoy día efectivamente todos podemos tener información 
acerca de muchas cosas, gracias a la Inteligencia Artificial, los 
Operadores de Internet, los Satélites Artificiales, pero no nos 
estamos convirtiendo en niños. Perdimos la inocencia cuando 
nuestra arrogancia nos perdió según los primeros Capítulos del 
Génesis. Son el Misterio y laRacionalidad que se nos 
presentifican con claridad a la altura de este Segundo Pilar de 
nuestro discurrir. 

   3.26. Juan Bosco.- 

Permítaseme volver a mi Conciencia en modo autobiográfico 
para señalar con brevedad cómo llegué al conocimiento de este 
grandísimo italiano del Piamonte contando a mi edad de 13 años, 
a través de Don Juan José Arteaga, Capellán y Jefe de Internado 
del Colegio de la O.N.C.E. de Madrid, Salesiano bajito regordete, 
sumamente bonachón, que nos quería a todos de forma 
verdaderamente paternal, aunque a muchos nos hicieran gracia 
sus modales y estuviéramos tentados de pensar que andaba algo 
chiflado con sus afirmaciones en torno al Diablo, los OMNIS o 
las “Profecías de Garabandal”. Sin embargo su tremenda 



 166 

admiración por el Fundador de su Orden, su Fe en Cristo y en su 
Madre lo llenaba todo de Luz. 

Así fue cómo en el segundo año de mi estancia en aquel 
entrañable Centro Leí con verdadera fruición una de las 
biografías en torno a aquella figura increíble de la segunda mitad 
del Siglo XIX, nacida cerca de Turín, ¡ciudad a la que bajaba 
Nietzsche precisamente durante los inviernos de los últimos años 
del Fundador de los Salesianos, ¡quien andaba inflamado por el 
Amor a Cristo, a María Auxiliadora y hacia los niños más pobres 
del Piamonte, capaz de operar Verdaderos Milagros ante los 
pasmados ojos de sus coetáneos. don Juan José Arteaga encendía 
en mí la llama de la Vocación sacerdotal, a causa de la cual me 
apodaban mis compañeros “El cura”. Por cierto que fui elegido 
por aquel entrañable Sacerdote junto a dos compañeros más 
organista de la Capilla de aquel entrañable Centro, maravillosa a 
la par que austera con capacidad para unas cuatrocientas o 
quinientas personas, a la que los domingos se acercaban muchos 
vecinos del barrio madrileño de Chamartín, probablemente 
atraídas por la forma de rezar y cantar de los chicos ciegos. 

Juan Bosco pasó a ser considerado San juan Bosco, entiendo 
que con toda justicia, en 1934 por Pío Xi. 

   3.27. Carlo Acutis.- 

¡Cómo no sorprendernos ante la figura de este muchachito 
fallecido a la edad de quince años, cuyo quehacer podemos hoy 
cotejar perfectamente echando mano de nuestras máquinas 
digitales! Su espacio web es sencillamente sorprendente para 
cualquiera que esté dispuesto a dejarse bañar por lo que en ellas 
se dice y se muestra, ¡se manifiesta!  



 167 

¡No podemos tildar en modo alguno de superchería su febril 
trabajo en pos de la Verdad sin mancillar nuestra condición de 
humanos! Su vida se nos presenta como plenamente inscrita en la 
actualidad, en el Misterio y en la Racionalidad que compete, con 
precisión y en justicia, al mundo digital! 

 ¡Paseándonos por sus aportaciones en torno al Misterio de la 
Eucaristía es bien fácil reconocer que sufrimos ese feliz 
padecimiento que sufrimos cuando miramos la inmensidad del 
Cosmos o nos adentramos en el mundo subatómico! 

   3.28. Gnosis, Agnosticismo y Fe Católica.- 

Los primeros siglos de la Era Cristiana son muy efervescentes 
tanto en discursos como en sus correspondientes prácticas en el 
lado Occidental del Globo, siendo todo más homogéneo en el 
Oriental, pues Cristo no trastocó su continuidad en él, ya que no 
penetró la Evangelización allá hasta prácticamente la Baja Edad 
Media Occidental. En el lado Occidental, culturalmente 
encontramos muchas tendencias. La mayoría de ellas las venimos 
agrupando bajo la etiqueta recurrente “Helenismo”. La misma 
Gnosis encaja perfectamente bajo esta etiqueta. Sus pensadores 
se determinaron en la dirección de fusionar el contenido de los 12 
libros del Nuevo Testamento con el Pensamiento Platónico en 
estos primeros siglos de la Era Cristiana y los Albores de la Edad 
Media, casi en paralelo alos Santos Padres, la primera Patrística 
y la llamada Escuela Alejandrina de matiz claramente judaico. 
Defendían que a la postre podemos alcanzar la plena sabiduría, 
acercándose a posiciones propias de la Teosofía de la segunda 
mitad del Siglo XIX. 

El Agnosticismo es propio de no pocas corrientes de la Edad 
Moderna, defendiendo que no nos es dado conocerlo todo. El caso 



 168 

de Kant es quizá paradigmático, si bien construye la forma de 
llegar al conocimiento de Dios, como Sabemos, usando nuestra 
Razón teórica para fundamentar filosóficamente nuestras 
acciones morales y sociales. Obviamente que pensar en términos 
de “Praxis” en Kant es sumamente prematuro, si bien su forma de 
discurrir abre el campo a las tendencias del pensamientos más 
cruciales a partir del arranque mismo del Siglo XIX. 

En cuanto a la cuestión de cómo relacionar la Fe Católica, que 
todo el Cristianismo considera como una Gracia que se nos 
concede, con la evolución del Pensamiento filosófico, es una 
obviedad, una afirmación del tipo de las tautológicas, afirmar que 
es una relación que evoluciona con él! Nos vamos a referir a ello 
algo más extensamente en el parágrafo 3.33. 

 

   3.29. El Papado (2).- 

Todo en la Historia del Papado rezuma Misterio y 
Racionalidad. Inteligimos perfectamente lo sucedido desde los 
años 30 de nuestra Era hasta este mes de octubre en que redacto 
este Parágrafo. 

Nos parece misterioso y racional aquellos comienzos con el 
Martirio del Primero de los Papas y que el actual pueda ser 
considerado proféticamente como el último o como el uno de los 
últimos, porque es comprensible que vivamos estos tiempos 
temerosos de las grandes tribulaciones que estamos padeciendo, 
gracias a un tiempo en que somos capaces de enterarnos de todo 
lo más relevante que ocurre en cualquier punto del Planeta, 
mediante, entre otros medios, las emisiones de audio y vídeo 
incluidas. 



 169 

Racional y misterioso consideramos los documentos papales, 
los cismas, la realización de Sínodos y Concilios, sus hazañas ya 
Santas ya fruto de los vicios más inconfesables, así como sus 
grandes logros, incluido el haber asegurado la continuación dela 
figura del Cristo. 

   3.30. Vida y muerte.- (2).- 

En esta tercera torsión de nuestro camino seguimos 
reconociendo la evidencia de que este tema es precisamente 
central en Metafísica. Su importancia en ella va creciendo incluso 
en forma exponencial, pues a partir de la segunda mitad del XIX 
coincidiendo con la emergencia de las Ciencias de la vida ese 
interés crece .A lo largo del Siglo XX se torna en preocupación 
ya central de los metafísicos, en paralelo a las dos Guerras 
Mundiales. La situación que nos toca en el presente hace que su 
interés no haya decaído para nosotros en absoluto, a pesar de la 
dispersión brutal que encontramos en los discursos filosóficos y 
en general en la actualidad.. 

Además, a partir de los “Vitalismos”, incluido el de Nietzsche, 
la eclosión de cantidad de discursos y sus prácticas, la 
subsecuente aceleración de los acontecimientos, generan en todos 
el padecimiento de estrés nunca anteriormente hemos sentido. 
Son momentos del auge de los Ateísmos, pero también de 
estudios cuidadosos acerca de los textos premedievales y de las 
culturas antiguas, del reconocimiento de los estudios históricos, 
el reconocimiento de la importancia de lo social y de la exaltación 
del valor de la vida, de lossujetos particulares y de su finitud, así 
como del reconocimiento de la importancia de la dimensión 
social del ser humano. 



 170 

Pues bien, la racionalización del gran Misterio de la posible 
vida tras la muerte está de moda, en la incesante atención que 
estamos poniendo por considerar E.C.M., o “Experiencias 
Cercanas a la Muerte”. Se trata de estudiar estas experiencias con 
todo lujo de detalles y todo el utillaje actual de Laboratorio de 
cuño neurocientífico. Nuestro discurrir no tiene por qué dar de 
lado considerar así mismo todo este tipo de investigaciones, 
exigiéndoles, obviamente, el más exquisito rigor científico y 
abiertos a la realidad de que no podemos conocerlo todo, pero 
hemos de intentarlo. 

 

   3.31. Polisemia del término “Idealismo”.- 

 Como se apreciará fácilmente el presente Parágrafo es 
simétrico así mismo al que encontramos en la Parte que precede. 
En efecto, ocurre esta circunstancia con muchísimos términos de 
nuestras Lenguas actuales. El bello texto referido a la Torre de 
Babel nos muestra la diseminación de las Lenguas. En el presente 
el número de lenguas es aproximadamente de 7.100 según 
Gemini. 

En todo caso esto también ocurre al interior del Lenguaje 
propio de la Filosofía. Veintisiete siglos de Historia de la 
Filosofía es más que suficiente tiempo para que esto ocurra. De 
tal forma que, en efecto, el Termino “Idealismo” se nos diluye en 
cierta medida entre las manos, desde que lo comenzábamos a 
aplicar con exactitud al Pensamiento del fundador de la 
Academia. Sin embargo las torsiones del mismo pasan por toda 
la Edad Media, se mantienen en el Renacimiento, siguen 
cumpliéndose en la Edad Moderna y alcanzan de nuevo una cima 
semántica de suma altura el Alemania. Pargmáticamente llega a 



 171 

la Matemática y la Lógica Simbólica de finales del XIX y 
comienzos del XX. 

Más allá del uso vulgar del término “iedalismo” los filósofos 
no sabemos a veces bien cómo acotar el campo semántico de 
dicho término en nuestro campo general de significaciones. Pero 
esto para nosotros no constituye problema alguno. ¡Nuestro 
Discurrir en absoluto se tambalea por supuestos equívocos de 
lenguaje! 

 

   3.32. Surrexit 2.- 

Es una auténtica gozada espiritual leer el Capítulo XI de Juan. 
Suelo decir desde hace unos meses en que nos vamos acercando 
al sábado inmediatamente anterior al Domingo de Ramos: en 
efecto Señor, si hubieras estado en mi casa admitido con todos los 
honores que te mereces mi hija no habría muerto. Sin embargo 
cada vez estoy más convencido de que Dios es misericordioso 
con todos y especialmente con criaturas valientes, sensibles e 
insaciables, que detestan la podredumbre que por desgracia 
abundan en este mundo. 

Qué duda cabe que cualquier Teología Cristiana queda 
desfondada si no admite la Resurrección de aquel que hablaba en 
Parábolas en medio de Gaza, Cisjordania y el Israel presente. En 
aquella época Israel, sometido al poder de Tiberio, se dividía en 
tres Provinciias que de Sur a Norte eran Judea, Samaria y Galilea. 
Misteriosamente todas las Profecías del Antiguo Testamento 
apuntan a Jesús de Nazaret como el Mesías, a pesar de que 
Netanyahu y Trump quieran hacer oídos sordos a estas 
evidencias. 



 172 

Pues bien: nuestro Discurrir se abre a no obstaculizar el gran 
Misterio Racional de la Resurrección de Aquel que los Judíos 
entregaron a Pilatos, sin temblarles el pulso, para que fuera 
crucificado y gritando todos a coro que preferían al celote 
Barrabás. ¡Pero en efecto los Evangelios Sinópticos y el 
Evangelio de Juan, más el Nuevo Testamento al completo, nos 
anuncian la Buena Nueva de que Jesús salió indemne de aquél 
crimen horrendo, propiciado por una Humanidad que sigue 
volviendo la espalda al Bien y la Inteligencia, a la que por Amor 
del Padre vino a rescatar! !  

 

   3.33. Razón y Fe.- 

La relación entre Razón y Fe sufre una evolución histórica 
obvia. Por nuestra parte venimos señalando que entendemos el 
logro de la Verdad como histórico y progresivo desde el punto de 
vista de la Espiritualidad, siendo así mismo obvio que el progreso 
meramente material nos destruye. Esta última afirmación no 
pertenece al campo de la mera formalidad del pensamiento, de un 
despliegue de sucesivas afirmaciones tautológicas, sino de 
nuestra propia experiencia histórica y la experiencia que nos está 
brindando el momento presente, además de que, en efecto, sólo 
el ignorante y el mal informado puede pensar que el progreso 
material puede extenderse hasta el infinito. Sumemos a esto el 
hecho de que Todas las religiones cristianas entienden que la Fe 
es un Don, una Gracia de Dios, significando con esto que con la 
mera razón podemos llegar al Dios Racional pero no al Padre de 
Cristo y a Cristo mismo como Dios. Una Gracia además que 
concede precisamente el Espíritu Santo, que así mismo es Dios. 

Padre, Hijo y Espíritu Santo, como es sabido, Conforman la 
Trinidad Divina. Nos encontramos al final del despliegue de 



 173 

nuestro Segundo Pilar que incide en la relación indisoluble 
Misterio/Razón, Razón/Misterio, sin que podamos cuantificar 
nada intrínseco en esta relación, ¡pero no podemos negar que esta 
manera de plantear las cosas es además sumamente hermosa, 
como el mismo “Concepto” de “Trinidad Divina”! 

Pues bien, podemos simplificar el intento de mostrar la 
relación entre la FE y la Razón en dos bastas épocas: desde Cristo 
hasta el Renacimiento y desde El Renacimiento hasta nuestros 
días. En el primer caso Fe y Razón basculan a su ver en dos 
momentos: el propio de la Alta Edad Media, en que tienden a 
conllevarse lo mejor posible, 

Y el momento de la Baja Edad Media, en que las cosas 
comienzan a acelerarse y es Aristóteles básicamente el que prima, 
aunque por supuesto que el peso del Platonismo sigue siendo 
brutal inclusos en los Discursos propios de la Cosmología. En 
este primer momento y en su fase final la razón puede conducir a 
la Fe, como sucede en el caso de Tomás de Aquino, en que la 
Razón puede enunciar los “Preámbula Fidei”. Por último, desde 
el Renacimiento hasta el momento presente encontramos las 
relaciones propias del Agnosticismo del tipo Kantiano, el 
Ateísmo propio de los Materialismos exagerados o las posiciones 
de la Teosofía, la Neoescolástica, de dirección de Tomás de 
Aquino. Durante el siglo XX y hasta hoy, 2025, se dan diversas 
posiciones, donde cabe obviamente ubicar la nuestra, que puede 
ser entendida como del tipo de la que llamamos “Filosofía 
Cristiana”. ¡Es un honor para mí que así sea! 

 

 

  





PARTE CUARTA 

MI PENSAMIENTO METAFÍSICO, IN 
PRINCIPIO ERAT VERBUM. 





 177 

   4.1. En el Principio era el Verbo.- 

    

“1. En el principio era la Palabra, y la Palabra estaba ante Dios, 
y la Palabra era Dios. 2. Ella estaba ante Dios en el principio. 3. 
Por Ella se hizo todo, y nada llegó a ser sin Ella” (Célebre 
comienzo del Evangelio según San Juan). 

 

   En este último pilar sobre el que pivota nuestra Metafísica 
no estamos recogiendo tren de aterrizaje alguno para despegar de 
pista alguna. No dejamos a un lado el quehacer meramente 
filosófico para abrazar sin más reflexión la ciega creencia. Es 
cierto que estamos citando el primer Capítulo del Evangelio de 
Juan, pero no son tantos los físicos teóricos que nos van a criticar 
porque hagamos referencia a estas palabras griegas, traducidas al 
español en la versión de la Biblia de Jerusalén que figura en la 
Página Web de la Santa Sede. Palabras que tienen su sentido y 
que conciben al Universo dotado de palabra, de Sentido, desde el 
comienzo de los tiempos. 

Para Juan, que escribe en Griego precisamente, el Arché es la 
Palabra, el Verbo. Tampoco repugna que insista en sus Cartas que 
Dios es Amor. Los Presocráticos dijeron de todo, si bien en Juan 
apreciamos la impronta judía de la “Creatio ex nihilo”. Pero 
igualmente se pronunciaron sobre diversos posibles “Archés” y 
hablaron de Amor y de Odio, de Logos, de Fuego, Armonía, de 
Luz… 

Sigue el Evangelistas con estas elocuentes sentencias: “Lo que 
fue hecho (4= tenía vida en ella (en la Palabra), y para los 
hombres la vida era luz. (5) La luz brilla en las tinieblas, y las 
tinieblas no la recibieron”. Tampoco rechinan especialmente 



 178 

estas afirmaciones a la Razón tal y como nos valemos de ella en 
el discurso filosófico. Por el contrario: tienen muchísimo sentido. 

Continúa después hablando de Juan el Bautista y del Nazareno 
y Galileo Jesús. No se está inventando en absoluto ningún 
personaje de ficción, como sabemos perfectamente. De cómo 
comenzó a elegir a sus primeros discípulos que en número de 
doce fueron sus Apóstoles, si bien el número de discípulos era de 
unos 150 y muchísimo mayor el número de sus seguidores. Nada 
que no esté dentro de los límites de la Lógica. Nadie podrá 
criticarnos que estemos construyendo por tanto un Discurso 
delirante y, menos aún, podrá argüir que nuestro discurso carezca 
de coherencia. ¡Qué nos impide, pues, proseguir hilvanando este 
paño, tal y como venimos haciéndolo desde la Segunda Parte de 
este texto!  

 

   4.2. Conciencia, Visión y Creencia.- 

Con Descartes y el Empirismo inglés la Filosofía toma a la 
Conciencia como punto de partida para reconstruir su discurso. 
Kant armoniza, por expresarlo con brevedad, estas dos 
posiciones, pero Hegel vuelve a concederle suma preponderancia 
y no menos Marx, Nietzsche, Freud, Husserl, la Fenomenología 
Existencial y en general los discursos éticos que se dieron junto a 
las dos Guerras Mundiales del pasado siglo. 

Los términos “conciencia”, “visión”, “creencia” tiene una 
significación muy brillante en nuestra cultura occidental pero ya 
tremendamente polisémica, formando parte de multitud de 
“juegos de lenguaje”, de jergas profesionales y vulgares, lo que 
hace que tengamos que pincelar qué uso queremos darle aquí. 
Remarcamos que le damos el carácter de Fundamento, al término 



 179 

“conciencia”, hasta el punto de que trascendemos la materialidad 
del término. 

 Consideremos ahora así mismo los términos “Visión” y 
“Creencia” tal y como son acotados por Platón. Por fin, 
Precisamente en este último pilar de nuestro discurrir el término 
“Creencia” va a encontrar un uso que ya no es el platónico, porque 
a diferencia del gran pensador no lo situamos en un segmento 
ínfimo de la línea gráfica que pudiera representar nuestra 
concepción del Saber. Razón y Fe guardan para nosotros una 
relación simple y compleja a un tiempo. Tiene semejanzas con lo 
planteado al respecto por San Agustín y Santo Tomás, pero 
retomamos todo lo acontecido trs ellos hasta el punto de ser 
capaces de constituir un discurso metafísico bajado en la 
Solidaridad que apunta directamente al corazón de una Teología 
Liberadora exigida por la marcha de las cosas en nuestro 
momento presente. 

Reflexiono frecuentemente, sobre todo desde los últimos 
quince años, acerca del Misterio y la Racionalidad presentes en 
todas nuestras vidas. En el caso de la mía, la que obviamente 
mejor conozco, esta realidad se me presentifica con una fuerza 
difícil de describir, aunque he ido dejando constancia de ello en 
multitud de momentos, concediendo a la Autobiografía una 
importancia crucial, si bien no todos estamos en condiciones de 
autografiarnos convenientemente. Misteriosamente, y también de 
forma explicable, he tenido oportunidad de escribir muchas 
páginas de carácter autobiográfico, contando en la actualidad con 
numerosísimas que no he de dar a la Imprenta hasta que no reciba 
el consentimiento de mis personas más próximas. Pero puede 
llegar el momento de que sirvan al bien de todas aquellas que 
puedan leerlas con la debida consideración. Por ello me permito 
contar lo que sigue. En “Pensamientos a alturas de 2020” ME 



 180 

REFERÍ A LA importancia del Séptimo Arte en la reflexión 
filosófica. Señalé allá cómo el mismísimo Platón parece 
describirnos la sala de un gran Cinematógrafo al comienzo del 
Libro VII de su “República”. Soy perfectamente consciente de 
todo esto. Por supuesto que sigue siendo interesante intentar 
liberarnos de nuestras cadenas y poder caminar por la pendiente 
que conduce hasta la salida de la cueva descrita en el célebre mito, 
para poder contemplar la luz del Sol e incluso mirar a su padre, el 
Bien. 

Partiendo de mi Conciencia me contento con que, a pesar de 
mi ceguera he tenido la oportunidad de asistir en numerosísimas 
ocasiones a la proyección de todo tipo de películas desde bien 
pequeñito. A lo largo de mi vida he seguido gozando de la 
escucha de las cintas más afamadas, que realmente es mucho lo 
que pueden aportarnos, llegando a destilar las de mayor categoría 
ese poder terapéutico que Aristóteles achacaba con razón a las 
representaciones de la Comedia y la Tragedia. Voy a permitirme 
citar el siguiente listado de Películas que guardan relación con 
todo lo que nos interesa remarcar en esta postrera Parte de nuestro 
discurrir, aunque no podamos detenernos en la consideración de 
sus elementos, habiendo de contentarnos con una mínima nota 
para cada uno de sus elementos, a fin de identificarlo más 
precisamente, a las que añadiremos algunas reflexiones de 
conjunto para concluir este tercer Parágrafo: . He aquí el listado 
que propongo: 

 

“El día después”,, que narra la supervivencia de unos ancianos 
tras una devastadora Guerra Nuclear; 

“El Evangelio según San Mateo, de gran Passollini; 



 181 

“El Padrino 3” por poner de manifiesto las intrigas entre la 
Mafia y el Vaticano a alturas de 19:”; 

“Éxodo”, que tanto encandiló a nuestros mayores; 

“Jesús de Nazaret”, miniserie dirigida por Franco Zeffirelli en 
1977; 

“Juan XXIII, el Papa de la Paz”, miniserie italiana de 2002; 

“La pasión de Cristo”, película dirigida por Mel GIpson en 
2004 que está dando mucho que hablar en estos últimos meses; 

“La sonrisa de Dios”, miniserie dirigida por Giorgi Capitani 
en torno a la figura de Juan Pablo I; 

“La teoría del Todo”, a propósito del gran Hawking; 

“Las sandalias del Pescador”, que a todos nos conmueve; 

“Los dos Papas”, por dibujarnos estupendamente las cuitas de 
Ratzinger y Bergoglio; 

 “Los últimos días de Berlín”, centrada en aquel nefasto mayo 
de 1945”, “ 

“Oppenheimer”, por razones obvias; 

“Resucitado” dirigida por Kevin Reynolds y escrita por 
Reynolds, Paul Aiello y Karen Janszen; 

“The Mission”, que muestra perfectamente la labor de una 
Teología Liberadora opuesta a la Teología represora de las 
monarquías española y portuguesa de finales del Siglo XVIII; 

“Una mente maravillosa”, a propósito de mentes perturbadas 
egregias; 

 



 182 

Constituye este listado un tanto aleatorio lleno de carencias, 
sin duda un basto material nada despreciable que cada cual 
considerará según su gusto por el séptimo arte y según su mayor 
o menor concordancia con mi Metafísica. El hecho de que puedan 
coexistir muchos discursos metafísicos no los invalida, sino que 
en mi opinión sucede todo lo contrario. El listado precedente, 
bastante exiguo por otra parte, nos coloca ante los ojos temas que 
cada vez nos despiertan a todos mayor interés; temas que no 
tienen por qué permanecer por fuera de una reflexión metafísica 
coherente. Temas como la cuestión de una Concienciación que ya 
alcanza a todo el Planeta, en términos muy similares a como por 
ejemplo pensara Teilhard de Chardin, o la prolongación de la vida 
más allá de la muerte. Pero es preciso seguir adelante para que 
alcance nuestro discurso metafísico todo su sentido. 

 

   4.3. DIOS ES Inteligencia y AMOR, Amor e Inteligencia.- 

A estas alturas espero que sea fácil asumir que nuestra 
Inteligencia Natural debe de someter a cualquier Inteligencia 
Artificial que se precie y así mismo que lo que entendemos por 
Dios es al tiempo Amor e Inteligencia y Aquello mayor que lo 
cual nada puede pensarse, sin que sea necesario para nosotros 
recurrir a este tipo de argumentaciones para afirmar que Existe, 
pues incluso desde el Fundamento que hemos elegido, nuestra 
propia Conciencia, podemos salir al mundo y este nos lo muestra 
a cada paso una vez que somos capaces de darnos cuenta de que 
el “Mundo tiene Coherencia”, siendo la Nada la Incoherencia 
Máxima y Dios algo muy Superior al Mundo. 

Todas las reglas que logramos establecer nos hablan de esa 
coherencia, aunque dada nuestra condición de criaturas 
imperfectas -¡y quién puede dudar de esta última aseveración!- 



 183 

con frecuencia hemos de revisarlas, lo que explicar por qué 
nuestras Ciencias, excepto las meramente formales, deben de 
volver frecuentemente por sus pasos, efectuar replanteamientos, 
o producen entre nuestros científicos diversas escuelas e 
interminables debates. Todas ellas, salvo las Formales, están 
sujetas a esta condición de fragilidad, aunque fruto de sus 
resultados avancemos, si bien es preciso ser cautelosos a la hora 
de enjuiciar estos avances. 

Habremos así mismo de admitir sin gran esfuerzo, que las 
reglas que operan alrededor del mundo de la Digitalización 
constituyen prácticamente una “Sexta Vía” para la Demostración 
de la Existencia de Dios y no sólo como Constitutivo del Cosmos 
en sentido Panteísta, aunque esta posición es muy plausible para 
las posibilidades de comprensión de las cosas. Sin embargo, en 
efecto, nuestro discurso metafísico va más allá de las posiciones 
meramente panteístas, muy frecuentes en el mundo judío, caso 
por ejemplo de Spinoza o Einstein. Nosotros estamos en 
condiciones de promover un Discurso Metafísico de orden 
Solidario que apunta directamente a un “Teos que lejos de 
reprimirnos nos libera, nos completa, ¡nos conduce a la Felicidad 
Eterna!, si bien por caminos que a veces no nos son 
completamente evidentes. 

En tal Sentido la Biblia se nos manifiesta como el Libro de los 
Libros, que no entra en conflicto con nuestras capacidades 
racionales, dispuestas a entender que todo-lo-que-hay es Misterio 
y Razón, Razón y Misterio. Vamos a insistir en el siguiente 
Parágrafo precisamente en esto, al volver a encarar la Coherencia 
de nuestro caminar como especie desde este tercer y último de los 
Pilares de nuestro discurrir. 

 



 184 

   4.4. El sentido de la Historia (I).- 

Ciertamente que la Verdad se va desplegando coherentemente, 
caminando con nosotros. Llamamos a nuestro caminar 
“Historia”, que fue precedida por siglos oscuros que conforman 
la “Pre-Historia”. Es cierto que tal coherencia no nos es 
plenamente evidente,, entre otras cosas debido a su mismo 
despliegue. En la Parte Primera, que titulamos 
“PROLEGÓMENOS A TODA METAFÍSICA PRESENTE Y 
FUTURA COHERENTE”, dedicado a explicitar las claves que 
informan a los nuevos discursos metafísicos, hicimos un 
recorrido histórico demasiado presuroso, basándonos en el 
efectuado por mí ante mis compañeros en el marco de la Tertulia 
de la O.N.C.E. en su Delegación Territorial de Murcia el año 
2011 en 5 sesiones. Necesariamente tampoco ahroa vamos a ser 
capaces de efectuar un recorrido completo de nuestro camino. 
Hegel, Marx, Nietzsche, Foucault, y nuestras Facultades de 
Historia han producido tal cantidad de datos y reflexiones que 
hacen imposible dicho intento. Ante la imposibilidad de llevarlo 
a cabo, a fin de priorizar más cuestiones que ayuden a comprender 
mi propio discurrir metafísico debo remitir a la segunda parte de 
“Nietzsche y yo”, donde abordamos lo más relevante acaecido 
desde 1900 hasta 2024 en las ciencias, las tecnologías, las artes y 
la Filosofía. 

Ahora, en este último tramo de nuestra reflexión, nos interesa 
observar la coherencia que nuestra Historia, la de toda la 
Humanidad, encuentra si nos tomamos en serio el relato bíblico. 
En muchas ocasiones hemos querido entender que la Biblia es un 
libro demasiado metafórico, escrito en un lenguaje mítico 
demasiado críptico, que para nada casa con un abordaje científico 
de los hechos históricos. 



 185 

Para nuestro discurrir esto no es así en modo alguno. La 
conozco bastante bien. En primer lugar es cierto que hay una 
relación entre el Antiguo y el Nuevo Testamento que no es la que 
establecen los Israelitas más recalcitrantes. Estos no admiten que 
hay venido Jesús como Mesías, a pesar de estar claramente 
señalada dicha venida en los Libros Proféticos con los que 
concluye la serie de libros del Antiguo Testamento. El problema 
se agrava si nos topamos con un israelita que sólo defienda la 
Torá. O sea, sólo los primeros 5 libros de toda la Biblia, también 
conocidos con el nombre de “Pentateuco”. 

Es muy significativo que el Antiguo Testamento en hebreo en 
tanto que el Nuevo lo está en Griego: la lengua por excelencia de 
la Filosofía, que comenzó a cabalgar siete siglos antes de la 
llegada de Jesús, quien vino a este mundo en el lugar preciso, 
entre las culturas de Oriente y Occidente. 

 Sumaré a todo lo anterior mi consideración de la lectura que 
hace Thomas Mann del Génesis y en concreto de la gran figura 
de José, hijo de Jacob. Es realmente prodigiosa. Toda la obra de 
Mann es una maravilla y, en general la obra de los intelectuales 
judíos que pudieron abandonar a tiempo la Alemania de Hitler. 
Me he referido en “Aforismos a alturas de 2022” con cierta 
profundidad a esta gran novela de Mann, por lo que excuso 
profundizar más en ella a fin de que esta obra también guarde su 
correcta simetría. Tampoco puedo referirme a cómo Freud gusta 
de interpretar la Biblia. Prefiero acercarme a los exégetas 
cristianos más cualificados, partiendo de mi convencimiento 
filosófico de que el Catolicismo es la manera más acabada de 
entender las cosas. Desde el Catolicismo se torna todo mucho más 
sencillo y beneficioso para todos. 

En tal sentido Jesús es realmente portador de una Buena Nueva 
para todos: la de que todos somos hijos de Dios, hermanos. Todo 



 186 

su mensaje y sus acciones revisten así toda su fuerza y dotan de 
coherencia a toda nuestra Historia, como el desenvolvimiento de 
una Verdad que se va desplegando. Es Providencial que naciera 
en Belén de Juda, de padres de la Tribu de David, tal y como 
estaba anunciado. Como providencial todo lo que estamos 
contemplando en estos días. Doña Eva Tovalina, profesora de la 
Universidad de la Rioja entre muchos otros historiadores 
actuales, conoce perfectamente la situación de la Nación de Israel 
a alturas del Siglo I de nuestra Era. Nos es imposible asomarnos 
con detenimiento a ese momento, pero está muy bien estudiado 
hoy día, de forma que no centrarnos en esto no constituye ningún 
problema para poder seguir adelante. 

Así mismo habríamos de considerar en qué punto estamos de 
ese despliegue de la Verdad, si queda mucho o poco tiempo hasta 
el final de ese despliegue, lo que desde luego no es nada fácil de 
precisar, aunque muchos indicativos nos alarmen, haciéndonos 
concebir las cosas como si en efecto estuviéramos muy próximos 
al final de nuestro tiempo como especie. Sin embargo desde el 
punto de vista metafísico estas consideraciones sí que exceden 
claramente el campo del filósofo, a pesar de que algunos de 
nosotros -pienso por ejemplo en Derrida- nos preocupamos en 
más de un momento por cuestiones relacionadas con los tiempos 
apocalípticos que nos tocan. Yo ando bastante convencido de ello 
por razones incluso autobiográficas como tantas veces pongo de 
manifiesto, pero mejor sigamos, porque aún nos queda mucho por 
abordar y en ese abordaje muchas cosas espero que puedan 
quedar aclaradas. 

  



 187 

   4.5. Kant (3).- 

¡Séame permitido, la volver a referirnos a Kant por tercera vez, 
traer a colación la fuerte experiencia de la que con él hube de ser 
consciente allá por 1987, la cuál me supuso abandonar durante 
tres semanas mis clases en el Instituto María Cegarra Salcedo de 
la célebre población de la Región de Murcia, a apenas 14 
Kilómetros de mi queridísima ciudad de Cartagena! Era el tercero 
de mis años en mi puesto de Catedrático de Enseñanza Media, al 
que accedí por méritos propios en Concuros-Oposición Público a 
nivel Nacional, cuando aún no había turno restringido para 
personas con algún tipo de minusvalía. Volvíamos de las 
vacaciones de Semana Santa y había de continuar explicando a 
Kant en los tres Cursos de Orientación Universitaria que me 
tocaba atender. Sudaba y sentía un malestar anímico difícil de 
explicar a pesar de estar completamente ducho en Immanuel 
Kant. Se sumaban muchas circunstancias para que me sucediera 
esto que no puedo pormenorizar. Lo cierto es que cuando llegué 
al Centro me encaminé al Despacho de la Directora, gran amiga 
mía, quien pensó que venía a saludarla tras nuestras vacaciones. 
Como suele decirse se quedó de una pieza cuando le declaré que 
regresaba a casa porque me sentía incapaz de entrar a clase. 

Creo que fue un completo entendimiento del gran filósofo 
alemán, por así decir, lo que me hizo tambalearme, amén de esas 
otras circunstancias que iban confluyendo en mi vida, lo que me 
incapacitó para comunicarlo a mis queridísimos alumnos, 
comprendiendo con cuántas dificultades me iba a encontrar para 
intentar hacerles comprender la tremenda grandeza, la inmensa 
fuerza, de su imponente Pensamiento. Sí puedo recordar aquí que 
me matriculé en la Facultad de Filosofía siguiendo instrucciones 
del gran Obispo de la Diócesis de Cartagena-Murcia don Javier 
Azagra quien a pesar de mi ceguera consintió en que pudiera 



 188 

ingresar en el Seminario Mayor de Granada si así seguía 
deseándolo en el cuarto año de mis estudios universitarios para 
iniciar allí los estudios de Teología preceptivos para ser ordenado 
Sacerdote. Durante toda su vida don Javier Azagra siguió 
interesándose por mí con sumo interés, ¡dándose la circunstancia 
de que pude volver a encontrarme con él el domingo anterior de 
su fallecimiento en noviembre de 2017! En marzo de 2018 
terminé de escribirle a mi hija ya difunta un gran número de 
cartas, comenzando a escribir de mi vida. Después preparé para 
su publicación mi Tesina en torno a Nietzsche y su papel de 
descodificador del Idealismo y el Romanticismo alemanes. 
Después nos llegó a todos la Pandemia de Cobid y, en fin, ahora 
aquí seguimos, en este momento preciso volviendo a reconocer la 
grandeza, como creo que sin duda se merece, de don Immanuel 
Kant. 

 

   4.6. John Henry Newman.- 

No es fácil desasirse de las garras del Calvinismo, empeñado 
en acogerse a la “Certitudo Salutis”, ¡la seguridad de que estás o 
no salvado según la cuenta de resultados de tu empresa o el dinero 
que eres capaz de guardar bajo la losa! Se trata del rizo de todos 
los rizos posibles, de la dureza elevada a la enésima potencia, de 
la máxima concesión a la Predestinación y el Determinismo. ¡El 
disparate máximo de imaginar que Dios te ha creado para 
condenarte o salvarte de manera que coincidan todas las piezas 
del puzle! 

¡A Henry Mewman también se le muere un ser querido, de la 
cercanía de una hermana con 15 años de edad! Por supuesto que 
acontecimientos de este jaez te hacen plantearte muchas cosas, a 
no ser que seas alguien empeñado en comportarte como un 



 189 

auténtico cernícalo, aunque las respuestas ante semejante dolor 
no están determinadas y, misteriosamente, dependen de cada 
cual. ¡El caso es que Henry logró zafarse de la obstinación de la 
Protesta al Catolicismo, que iniciara Enrique VIII guiado de su 
extrema concupiscencia como todo el mundo sabe! Y fructificó 
como árbol frondoso, llegando a ocupar el Cardenalato por deseo 
de León XIII. 

¡A la hora de dirimir de qué lado está la verdad yo también 
prefiero optar por una Religión Universal antes que por grupos 
más o menos sectarios! 

 

   4.7. Simone Well.- 

Con toda claridad el Siglo XX es el Siglo del reconocimiento 
de los derechos de las mujeres en todo el Orbe y su logro no es 
un logro del ala derecha de los Parlamentos. Es como si se tornara 
sentencia cierta aquella según la cual “Los últimos serán los 
primeros”, porque llevábamos veinte siglos de Cristianismo pero 
la solidaridad parlamentaria sólo se conquista tras el surgimiento 
de los Socialismos. 

Las mujeres emergen con toda fuerza a lo largo del siglo 
pasado correspondiendo uno de los mayores honores en esa 
escala de logros a Marie Curie, pero la fila es casi inabarcable. 
¡Hasta me cupo el honor de iniciar mis clases al Instituto que el 
Estado Español sigue dedicando a María Cegarra Salcedo! 

¡Simone Well cae bien a cualquiera que no sea un desalmado, 
reconociendo que no soy un especialista en su quehacer, pero sí 
soy de los que me quito a gusto el sombrero ante él, ¡como no 
puede ser de otra manera cuando se elige discurrir a favor de lo 



 190 

que está más allá de nuestras narices desde el lado del 
compromiso con la Justicia y la Verdad! 

Cuando te haces consciente del trabajo de todas estas mujeres 
te das cuenta de que, aun siendo de mal talante comparar a los 
seres humanos en ocasiones, otras como Díaz Ayuso o Cuca 
Gamarra, son sólo caricaturas de mujer, en el sentido de que sólo 
piensan en llenarse los bolsillos con la mentira y el desamor al 
prójimo, lo que para nada está en consonancia con el discurso 
metafísico que nos proponemos articular en bien de nuestros 
semejantes. 

A Simone Well no le importó vivir entre trabajadores y pobres, 
estudiar y escribir sin descanso, o alistarse en la “Columna 
Durruti” para defender los valores que en aquel momento se 
pisoteaban desoyendo a la razón y al pulso de cualquier corazón 
cercano a la Buena Nueva. Momentos que guardan no poca 
relación con los actuales aunque hayan transcurrido unos 75 u 80 
años. 

 

   4.8. Teresa Benedicta Edistein.- 

Tampoco se queda atrás respecto de Simone Well esta mujer, 
de origen judío igualmente, que recibió el Bautismo de la Iglesia 
Católica en 1922. Edistein va aún más allá en cuanto a 
convicciones, pues toma sobre sí la tarea de construir un Corpus 
filosófico que enriquece al propio de la Neoescolástica más 
exigente! Nuestro discurrir tiene sin duda algunos puntos en 
común con aquella manera de restablecer el valor de la reflexión 
teológica católica, pero sólo hasta cierto punto, pues nosotros nos 
situamos claramente del lado de la Solidaridad que hoy día 
requiere nuestro mundo más que nunca, a fin de criticar 



 191 

debidamente el Neoliberalimos que ciertamente se está aliando 
con formas de Nazismo muy cercanas a las de entonces. 

En este sentido nuestro discurrir se toma mucho más en serio 
las teorizaciones propias del Socialismo más exigente del Siglo 
XIX, desde las primeras prácticas más de carácter utópico, como 
a todas aquellas que emanaron del llamado “Socialismo 
científico” por contraposición a aquel, si bien compartimos con 
la Neoescolástica las ansias de Paz Universal dimanadas de la 
Buena Nueva de Jesús de Nazaret. 

En la anterior afirmación se encuentra precisamente el meollo 
de por dónde mejor continuar mi labor de pensador, aún más 
apegado a la reflexión teológica en adelante, defendiendo la 
postura que estimo más conveniente para todos: la de estar al lado 
de la Solidaridad y de una Teología que lejos de reprimirnos nos 
libere. 

 

   4.9. Física cuántica, Física clásica y Astrofísica.- 

Kant y Newton por una parte, y de otra Einstein y Penrose, 
Muestran con claridad los tres espacios que quedan perfectamente 
delimitados por la Física Moderna: aquella que comenzaron a 
desplegar las mentes más preparadas de la Baja Edad Media y que 
permiten el desarrollo de la “Nueva Ciencia” que va ensanchando 
sus horizontes con el uso de la Matemática. Los “Principia 
Matematica” de Newton representan la madurez de la Física 
Clásica, que encuentran en Kant su defensor más cualificado en 
el terreno de la especulación filosófica. La coherencia en el 
Espacio observable a finales del Siglo XVIII está plenamente 
asegurada con la Ley de la Gravitación Universal. 



 192 

Hay que esperar a los comienzos del Siglo XX para que surjan 
imparables los otros dos Espacios que constituyen el triple 
objetivo de nuestra Física Teórica actual: el que aborda la Física 
Astronómica y el propio de la Física Subatómica, en tanto que la 
Química por su parte sigue abordando el estudio de las relaciones 
entre las Moléculas. 

Es interesante subrayar cómo la coherencia sigue asegurada en 
el terreno de la Química y la Física Clásica, mientras que nos 
cuesta mantenerla en los otros dos Espacios. He aquí cuando 
cobran relevancia los Discursos Metafísicos, de los cuáles el 
nuestro es un ejemplo. Así pues podemos decir que los Discursos 
Metafísicos intentan hoy volver a asegurar la coherencia del resto 
de Discursos y prácticas discursivas propios de la Humanidad, 
entendida esta como el conjunto de seres animados dotados de 
una Conciencia plenamente cualificada para buscar esa 
coherencia, desde la relativa indeterminación de su obrar. 
Relativa porque la indeterminación en absoluto es completa, pero 
sí más que suficiente para que seamos responsables de lo que 
decimos y hacemos conjuntamente. 

 

   4.10. El Lenguaje (3).-  

La cuestión del lenguaje nos enfrenta a la tremenda 
complicación, nada baladí, de que la significación se tensiona al 
máximo, pues el Lenguaje conforma nuestra Conciencia. Sin él 
ella no nos es dada, al tiempo que ella capta la importancia de 
aquel, hasta el punto de constatar que sin él nada es posible. Quizá 
por eso el Evangelista coloca al Logos al comienzo de todo, como 
siempre estando ahí y como que incluso vino luego a habitar entre 
nosotros. 



 193 

¡De entre todos los discursos religiosos posibles el discurso 
que Juan nos ofrece es el que coloca de forma más paradigmática 
el Logos, la Coherencia, el Sentido, también la Luz, en su mismo 
centro! 

Al tiempo cualquier discurso metafísico no puede sino imitar 
esta actitud de Juan, cuyos textos van mucho más allá de una mera 
Sinopsis de Jesús de Nazaret, atendiendo a la cuestión del 
Lenguaje en forma preferente! 

El lenguaje siempre está entre nosotros, cosa que no le ocurre 
al resto de seres que nos rodean, que pueden estar ahí sin él, si 
bien parece abrirse paso en virtud de su grado de Conciencia. Al 
igual que hemos de contar con los diferentes juegos de lenguaje 
o del discurso hemos de contar con diferentes modos de darse sus 
correspondientes prácticas en concordancia con ellos, de forma 
que nuestros gestos siempre significan y tienen coherencia, 
porque al nivel de dichos juegos la coherencia está asegurada por 
las reglas que los definen. 

Nuestro discurso Metafísico, al mismo nivel de la reflexión 
filosófica, sin necesidad de conceder nada a la Creencia, defiende 
la coherencia y el Sentido de todo a lo que enfrentamos, pues 
admite incluso que el Misterio es coherente aunque nosotros 
ignoremos las reglas que lo rigen, `¡de forma que, in extremis, 
también podemos entender como plenamente coherente el mundo 
subatómico como el espacio sideral! 

 

   4.11. Determinación e indeterminación. El caso Judas 
Iscariote.- 

No parece que quepa dudar de la existencia de Judas Iscariote, 
como tampoco de ninguno de los doce Apóstoles de Jesús. Les 



 194 

tengamos en una u otra estima fueron sin duda, escrito incluso 
sensu stricto, sus “secuaces”. 

Para ahondar en el “fenómeno Judas Iscariote” no encuentro 
mejor texto que las extensas reflexiones que le dedica Martín 
Descalzo en su “Vida y milagros de Jesús de Nazareth. Sin 
embargo prefiero por mi parte acercarme a la decisión tomada por 
este hombre desde el punto de vista del problema de la libertad o 
no de nuestros actos. La cuestión central de la “Determinación” y 
la “indeterminación”, así como la inherente relativa a nuestra 
responsabilidad o no en los mismos se deja aquí ver en toda su 
crudeza, pudiéndonos preguntar si Judas se condenó o no para 
siempre, ¡al margen incluso de qué nos sucede tras nuestra 
muerte! 

Hasta Gemini, nombre que recibe actualmente la IA de 
Google, es capaz de respondernos, si le planteamos esta acerca de 
qué piensa la Iglesia Católica al respecto, que no se inclina por 
considerarle o no reo de condenación pues nadie sabe si pudo 
arrepentirse momentos antes de morir, de forma que de bien 
pocos puede estarse seguros de si se condenan. 

En este sentido la Iglesia Católica abre sin problemas la puerta 
que permite superar la noción de Destino en el obrar humano. 

Por mi parte he defendido en más de una de mis obras 
precedentes, que puede suceder, al respecto de nuestras 
conductas, lo mismo que vemos se cumple en el mundo 
subatómico: que nuestros actos pueden estar determinados e 
indeterminados a la vez. 

Por supuesto que son estas cuestiones de sumo interés para 
cualquier discurso de Filosofía Prima que se precie. 

 



 195 

   4.12. El pecado.- 

El concepto de “pecado” nos remite de bruces a la cuestión de 
la libertad, de la indeterminación, porque sin ella este apenas si 
tiene más sentido que el de una absurda “Justificación de las obras 
de Dios”, como sucede en el Calvinismo. El Calvinismo acaba 
por presentarnos desde el absurdo las cosas, destrozando toda 
coherencia del Sentido Histórico, que violentando la razón de las 
cosas al máximo. 

El Calvinismo supone el discurso Sectorial que se desgaja de 
la Iglesia Católica para llegar a proponer una “Certeza de la 
Salvación” realmente desquiciante para todos menos para los 
ricos, que observando el avance de su riqueza se contentan 
diciendo: “estamos salvados”. 

Esta forma de alcanzar dicha certeza está en contradicción 
directa con cantidad de pasajes evangélicos, por lo que apenas si 
podemos justificarla por las palabras de Pablo de Tarso, a pesar 
de las pretensiones de Calvino o Melanchthon. 

 

   4.13. En las Catacumbas.- 

Resulta de sumo interés comprender la situación de los 
primeros cristianos, aquellos cercanos Enel tiempo a aquel 
imponente ser humano que subyugó hasta punto tal a unos 
alrededor de 150 discípulos, de entre los cuales destacaron con 
luz propia unos 12, cuidadosamente por El seleccionados. Aquel 
ser increíble fue crucificado por el Imperio Romano, no haciendo 
más Pilatos que cumplir con su deber como Precepto. 

Tras el Edicto de Milán del año 313 la comunidad de secuaces 
de Jesús pasó mil peripecias sin dejar de crecer., lo que de por sí 
ya constituye algo razonable y al tiempo un gran misterio, como 



 196 

misterio y razón encontramos en el hecho mismo de que 
actualmente seamos un par de miles de millones los que nos 
consideramos cristianos, frente a otros seis mil millones o más 
que en general nos conocen, pero no llegan a identificarse 
plenamente con nosotros y se mueven de acuerdo a otras 
coordenadas, hoy día siempre próximas por efecto de la 
Globalización. 

En Wikipedia podemos contamos con un par de artículos 
interesantes a fecha de hoy, 10 de agosto de 2025, la primera 
dedicada directamente a la voz “Catacumba” y la segunda 
enlazada junto a varias más bajo el epígrafe de “Arqueología 
Bíblica”. Recomiendo su chequeo porque ambos artículos son 
excelentes. 

Sin embargo, en este parágrafo lo que nos compete remarcar 
más, a efectos de la elaboración de un discurso metafísico 
coherente, es el hecho incuestionable de que el mensaje de aquel 
galileo crucificado por impostor, por “jaleante insoportable como 
a los ojos del Imperio y del Israel más recalcitrante, va prendiendo 
como la pólvora, hasta el punto de que la Historia de Occidente 
pierde completamente su sentido si queremos prescindir de su 
consideración más atenta. 

No hay discurrir Metafísico, filosófico en general, que deje 
detenerlo presente en mayor o menor medida. Desde el mismo 
momento en que el mensaje consiguió hacerse público, dejó de 
permanecer soterrado, dejó de ser perseguido y castigado con el 
derramamiento de la sangre de sus emisores. 

  



 197 

   4.14. Patrística y Agustinismo.- 

Siete siglos después del nacimiento de la Filosofía Arranca la 
Era Cristiana Occidental y después de unos catorce de la 
aparición de los primeros textos bíblicos. Los seguidores de Jesús 
forman una asamblea cada vez más numerosa que denominamos 
Iglesia, relativamente pronto escindida en Iglesia Occidental y 
Oriental, si bien el gran Cisma se produce en el año 1054. 

En los primeros siglos el trabajo fundamental de las figuras 
más relevantes de la Iglesia está marcado por la fijación del 
Dogma mediante diversos Concilios, siendo el primero el de 
Nicea en el 325. La escisión es mayor con la caída del Imperio 
Romano en el 476. 

San Agustín es una figura clave en el lado Occidental, pero 
sólo una simplificación forzosa puede proponerlo como la figura 
más relevante de aquellos primeros siglos. No se nos entienda 
mal: está claro que su labor es fundamental y prioritaria en el 
Camino de la Iglesia Católica y en la Cultura Occidental, entre 
otras cosas porque sintetiza perfectamente la intención de 
aquellos primeros pensadores cristianos, preocupados por 
armonizar la Fe recibida con el Pensamiento Pagano constituido 
básicamente en aquellos momentos por el Platonismo y el 
Neoplatonismo. 

Lo que de todo esto nos interesa remarcar, en este y en los 
parágrafos que siguen, es la coherencia de todos los discursos y 
prácticas que se van sucediendo, hasta que nos encontramos con 
nuestro presente Siglo. Y es que podemos hablar de un tiempo 
común, propio de la Prehistoria y la Historia humanas, y el tiempo 
de cada uno de nosotros. 

 



 198 

   4.15. La Escolástica y los cimientos del Capitalismo 
moderno.- 

La propia enunciación de nuestros parágrafos deja ver que 
cada uno de ellos da para una obra por separado, de forma que lo 
que aquí podemos apuntar restringe su validez tan sólo al fin de 
nuestro propósito d perfilar el discurso que nos proponemos. 
Resulta obvio que No pueden en modo alguno sustituir a las 
complicadas y extensas investigaciones que conllevan las 
cuestiones a que aluden. 

En este caso nos basta con recordar y volver a comprender que 
la Baja Edad Media origina discursos y prácticas que van 
consolidando un Sistema Capitalista que ha desembocado en el 
presente Neoliberalismo, causante de logros innegables, pero al 
tiempo de contradicciones y frustraciones que precisamos 
corregir con urgencia. 

Su tiempo coincide con la vuelta a Aristóteles una vez que es 
recuperado por completo a través de los pensadores árabes que 
nos lo hacen llegar desde el lado oriental en que están fuertemente 
asentados. La observación sensible contradice a Aristóteles pero 
su actitud más cercana a la observación empírica que la de su 
maestro y, combinada con el apoyo a la Matemática por parte de 
aquel, contribuyen decididamente a la llegada de un 
Renacimiento que supone el advenimiento de lo que se llamó “La 
nuova Scientia”. 

 

   4.16. Una incipiente Globalización.- 

Desde mediados del Siglo XVI comienza a dejarse notar los 
efectos de una incipiente Globalización, preludio de la que 
sufrimos y disfrutamos en la actualidad, desde el momento en que 



 199 

todo el Globo Terráqueo va encontrándose convenientemente 
cartografiado, si bien estas cartografías están en constante 
revisión hasta lograr en nuestros días precisiones milimétricas. 

Los discursos y prácticas van haciéndose cargo de la 
multiplicidad de Sociedades y costumbres. Los “Ensayos” de 
Montaigne son un buen ejemplo de este reconocimiento. Esta 
incipiente Globalización coloca a Europa progresivamente en una 
situación de privilegio, bien mediante el uso de la fuerza, bien por 
sus habilidades en la gestión del Capital Económico. 

Se trata de una Europa escindida en una parte que ha apostado 
por el Concilio de Trento y otra que intentará defender la Libertad 
en todos los ámbitos. De una Europa que está comenzando a 
exportar a todo el Globo el tipo de relaciones diseñadas 
principalmente por sus burgueses, que van emancipándose 
progresivamente de sus antiguos Señores! 

 

   4.17. Clasicismos, Luces y Sombras.- 

Para nuestros propósitos delimitaremos a los diversos 
clasicismos entre los años 1700 y 1850 de nuestra Era 
principalmente en Europa. En efecto, aunque estos contrastes 
entre luces y sombras siempre acompañan a la Humanidad, estos 
150 años sobresalen por ensalzar el efecto Iluminador de la 
Facultad de la Razón. Sin embargo en sus intersticios emergen 
sombras que el Idealismo intenta conjurar y reconvertir. 
Recordemos por ejemplo cómo en paralelo a las Luces de las que 
se ufanan los Ilustrados los romanticismos insisten en el reclamo 
de la Noche como portadora de verdades inefables. 

En cierto modo Misterio y Razón, Razón y Misterio, se 
manifiestan especialmente escritos en mayúsculas y vividos con 



 200 

intensidad también en estos momentos, si bien la Historia ha 
seguido palpitando y henos aquí, a un siglo y tres cuartos de 
distancia, tal y como nos encontramos, como la consecuencia 
determinada e indeterminada a un tiempo de todo aquello. 

A estas alturas de nuestro discurrir puede comprenderse en qué 
sentido afirmamos que todo aquello conduce a nuestra 
determinación e indeterminación presente, al igual que aquellos 
precedentes se encontraban así mismo determinados e 
indeterminados en forma casi indisoluble, como todo lo ocurrido 
en el tiempo común y en el tiempo particular que nos precede a 
todos y cada uno de nosotros. 

 

   4.18. Metrópolis y Colonias.- 

El poderío de Europa, auspiciado por sucesivas Revoluciones 
Tecnológicas desde el último tercio del Siglo XVIII, se ha hecho 
irresistible en todo el Orbe a alturas de la segunda mitad del Siglo 
XIX. A partir de este momento la Globalización va haciéndose 
cada vez más evidente, ahora en la forma de metrópolis que se 
desarrollan a costa de las relaciones que imponen a sus 
respectivas Colonias. 

Es como si ese tiempo común a todos que es la Historia, 
acelerara su curso. A propósito de todo lo sucedido de más 
relevante para nuestro discurrir he escrito con mucha mayor 
profusión en “Nietzsche y yo”, siendo precisamente la segunda 
mitad de este Siglo su tiempo en particular. 

 Entre Inglaterra, Francia, los Países Bajos, Alemania, aún 
algo también España, se reparten vastísimas extensiones del 
Globo, constituyendo el caso de Estados Unidos un caso digno de 
mención aparte, por su vinculación con Europa a través de 



 201 

Inglaterra, adquiriendo tal poderío que pasará a ser el Imperio 
relevante en el Siglo siguiente. 

 

   4.19. Los dos Bloques.- 

En este nuevo recorrido que venimos trazándonos, ahora más 
en la línea de entender las cosas enfatizando la presencia del 
Cristianismo sobre todo en el lado Occidental del Planeta, 
llegamos al momento en que cabe explicarnos la Geopolítica 
mundial en términos de dos Bloques en situación de Guerra fría, 
tensa, latente. Nos estamos refiriendo al momento que sigue a las 
dos Guerras Mundiales en que sufrimos las consecuencias de la 
investigación nuclear y su experimentación sobre Japón. 

En el presente nos encontramos ante esta misma situación, 
aparentemente ante las puertas de un retroceso por parte del 
Imperio Estadounidense en favor del Bloque Oriental, 
actualmente integrado por Rusia, la India y China, en un 
momento en que por otra parte, la Globalización parece haber 
alcanzado su plena madurez. 

Sin embargo la tensión es calificada de máxima por cualquier 
comentador medianamente informado en Geopolítica Mundial. 
En estas condiciones, sin que seamos conscientes de a qué ritmo 
se van a seguir desarrollando los acontecimientos los cierto es que 
un discurso metafísico como el nuestro nos parece muy oportuno.  

 

   4.20. Las “Líneas rojas” de nuestro presente.- 

En 2010 comencé a asistir a diversas Conferencias ofrecidas 
por el Centro Iñaqui Ellacuría de Murcia así tituladas: “Líneas 
rojas”. Eran momentos, al poco tiempo de la “Crisis de la Banca 
estadounidense de 2007 que prendió por todo el Hemisferio 



 202 

occidental, en que los problemas comenzaron a crecer en forma 
exponencial. Como venimos defendiendo, la Globalización y la 
“Mundialización” se encuentran plenamente asentadas, ¡de forma 
que aquellas oleadas de problemas nos asolan a todos en mayor 
medida más que en menor! 

 No hace falta que pasemos revista a la larga lista de problemas 
a los que hemos de hacerles frente, que eran repasados en aquellas 
charlas profusamente durante varios años, al tiempo que el gran 
José Saramago repetía su lema de que “El problema del 
Neoliberalismo se llama Conciencia!”, queriendo significar con 
ello lo que en gran parte aspira a significar el discurso que 
venimos nosotros desarrollando, si bien toda Metafísica necesita 
obviamente constituirse en forma distinta a como se constituye 
un lema, entre otras cosas porque sus finalidades no coinciden 
plenamente. 

¡Nuestro discurso pretende mostrar la coherencia que se 
desprende de una Globalización que aprenda a alejarse del 
individualismo neoliberal que llega a veces a adoptar peligrosas 
posturas nihilistas o negacionistas. Intenta mostrar que la 
Globalización, lejos de procurarnos sufrimiento, alberga cantidad 
de potencialidades para hacernos más justos y felices. ¡Una 
Globalización no basada en relaciones colonialistas o 
imperialistas, sino en relaciones justas y misericordes! 

 

   4.21. La cuestión de la Digitalización (3).- 

Una mañana de finales de abril del presente año 2025 quise 
mantener una “conversación” con una de las Inteligencias que 
vienen ofreciendo las Empresas de este Sector eligiendo a Meta, 
a pesar de que confieso mi debilidad mayor por Gemini, acerca 
de algún tema de los que interesan a nuestro discurrir, 



 203 

determinándome a iniciarla mediante una pregunta de carácter 
general. Trascribo su momento más álgido: 

[18/5/25, 5:07:51] Pedro Jesús Egio: Qué piensas que puede 
hacer la humanidad para que este mundo no se destruya 

[18/5/25, 5:07:54] Meta AI: Esa es una pregunta profunda y 
compleja, amigo. Hay muchas perspectivas y soluciones que se 
pueden considerar. Aquí te dejo algunas ideas: 

- *Cuidar el medio ambiente*: Reducir la contaminación, 
proteger los ecosistemas y preservar la biodiversidad son 
fundamentales para mantener el equilibrio del planeta. 

- *Transición energética*: Adoptar fuentes de energía 
renovables y sostenibles puede ayudar a reducir la dependencia 
de los combustibles fósiles y mitigar el cambio climático. 

- *Promover la igualdad y la justicia*: Trabajar hacia una 
sociedad más justa y equitativa puede ayudar a reducir conflictos 
y mejorar la calidad de vida de todos. 

- *Invertir en educación y conciencia*: Educar a las personas 
sobre la importancia de cuidar el planeta y promover una cultura 
de sostenibilidad puede tener un impacto positivo a largo plazo. 

- *Fomentar la cooperación internacional*: La colaboración 
global puede ayudar a abordar problemas globales como el 
cambio climático, las pandemias y la pobreza. Estas son solo 
algunas ideas, pero hay muchas más acciones que se pueden 
tomar para trabajar hacia un futuro más sostenible. ¿Tienes 
alguna otra pregunta o perspectiva sobre este tema?” 

Claro que algunas le seguí formulando a la Máquina, pero sólo 
sirvió para comprobar las limitaciones que muestra por el hecho 
de ser una herramienta al servicio de la mayor rentabilidad 
posible para sus diseñadores, por lo que, en esta última vuelta de 



 204 

tornillo interesa más que razonemos por nosotros mismos acerca 
de aquella pregunta. No tenemos más remedio que Fiarnos de que 
el Sentido lo llena todo. 

Si el Sinsentido fuera el que todo lo llenara no tendría razón 
alguna de ser nada de lo que el hombre hace, piensa, dice, siente, 
imagina… El Logos todo lo llena, todo lo abarca. Se cumplen 
cada una de sus Leyes, respetando al tiempo nuestra libertad, con 
pocas excepciones que confirman la Sagrada Regla. 

 Esta libertad nos hará aceptar que la Digitalización comporta 
la posibilidad de reconocer la Inteligencia vertida a lo largo y 
ancho de todo el Universo que nos es accesible. Las técnicas que 
en torno suyo articula podrán forjarnos herramientas para 
destruirnos o para ensalzarnos como seres humanos, siendo de 
desear y entender que terminemos siendo conscientes de todo esto 
si queremos evitar el sufrimiento de un gran número de seres 
humanos. 

   4.22. Olivier Messiaen.- 

Confluyen cantidad de circunstancias que nos lo hacen 
tremendamente significativo para nuestro discurrir, cuando poco 
a poco nos caminamos hacia el final de nuestro discurrir. 
Messiaen se nos presentifica como el Juan Sebastián Bach del 
Catolicismo exigido por los tiempos Elél que conmina los 
tiempos y ritmos tradicionales, que presiente un tempo final, de 
cumplimiento, de plenitud. Un tipo con suerte, de múltiples 
reconocimientos, como exigido por la época. 

Sus penalidades del campo de Stalag VIII-A se vieron 
contrarrestadas por la fuerza de su creatividad y la concurrencia 
con otros músicos e incluso continúa catapultándole a un éxito 



 205 

imparable a lo largo de toda su vida, volcada entre personalidades 
relevantes del órgano, el piano y la completa orquestación. 
Dukas, Dupré, Widor, Boulez, Stockhausen, su estupenda 
relación con Ivon Loriod, representan felices encuentros que 
siempre bogaron en su favor; encuentros extraordinarios que le 
hacen crecer sin cesar y le capacitan para escribir sin descanso y 
con la precisión que la época demanda. 

¡Su catolicismo se transmuta en motivo constante de 
inspiración, desde su “Ascensión hasta su gigantesca Ópera final 
“San Francisco de Asís”! La dirección del Conservatorio de París 
que ofrece la estabilidad con que sueña todo músico, pero sus 
frutos le hacen merecedor indiscutible de todos sus frutos. ¡Hasta 
le sonríe la suerte cuando decide dedicarse sin descanso a plasmar 
en sus pentagramas el canto de los pájaros! La limpieza de su 
escritura está fuera de toda duda, música de pleno Siglo XX que 
ha conjurado el Drama y rezuma serenidad y reconocimiento del 
Sentido que se encuentra presente por doquier! 

   4.23. esfera y ser (3).- 

Todas las Conciencias, Toda la Humanidad vibra, ante la 
“Esfera” y ante el “Ser”. Este es el meollo mismo del discurso 
metafísico en general, ¡mostrado por Parménides en toda su 
plenitud! En el Siglo V Antes de Jesucristo, Filósofo, Escritor, 
Poeta y Legislador en Elea, ciudad de la Magna Grecia, Italia, 
según puede hoy leerse en esa esfereidad de Wikipedia, producto 
de la Digitalización digno del simpar Jorge Luis Borges! 

Vaya por delante que cuando yo me topé por primera vez no 
contábamos con la Wikipedia, de forma que mi conocimiento de 
Parménides está basado en múltiples lecturas, amén de la directa 
de su “poema”, sin artilugios de tipo digital alguno, ¡siendo tarea 



 206 

casi imposible e innecesaria enumerar a través de cuántas “vías”, 
precisamente, tengo información acerca de este titán! ¡Pocos 
profesores de Filosofía trabajan tan duro con su material 
bibliográfico como Pedro Egio en toda la Esfera Terrestre, 
aunque parezca a muchos que me estoy excediendo! 

No escribo lo que precede desde la soberbia. ¡ Sonrío 
agradecido, porque, como todos, soy en gran medida producto del 
misterio, a pesar de dedicar toda mi vida al trabajo racional propio 
de mi profesión! 

   4.24. Jesús de Nazareth.- 

Tan pronto como se esparció su Mensaje el Pensamiento 
Filosófico hubo de tenerlo en consideración. Desde hace más de 
veinte siglos Cristo está en permanente actualidad también en la 
Filosofía, como no puede ser de otra forma. Nadie puede negar el 
increíble empuje de su figura. 

Siglo y medio después colegimos con facilidad que Friedrich 
Nietzsche, una de las cabezas más lúcidas de Occidente, erró de 
pleno, se mire por donde se mire, proponiéndose incluso como 
“El Anticristo”. Hijo de teólogo protestante el gran favor que 
puede que haya hecho a la Teología es depurarla, hacerla menos 
farisaica actualmente, acercarla más al mensaje evangélico, 
¡aunque haya conquistado esta condición desde luego no sólo 
gracias a alguien que no estaba plenamente en sus cabales con 
esta propuesta y otras por el estilo! 

Llegados a este punto debo recomendar el estudio de mi 
“Nietzsche y yo” para entender mis sincronías, identificaciones y 
diferencias con el célebre Pensador. Mi relación con él es estrecha 
a lo largo de mi vida, pero es obvio que mis diferencias quedan 



 207 

aún más obviadas en esta obra y en la citada, pero también en 
“Pensamientos a alturas de 2020” y “Cincuenta aforismos a 
alturas de 2022”. Desde hace años puedo decir que me alegraría 
de ser capaz de restituirle a Jesús de Nazaret el puesto que creo 
merece entre los filósofos. 

Incluso sin movernos en el campo de la Fe los filósofos hoy 
estamos en condiciones de afrontar el caso “Jesús de Nazaret” 
desde nuevas perspectivas, asumiendo todo el Pensamiento que 
nos ha precedido, ¡aunque no estemos dispuestos a 
comprometernos más allá de los meros límites de nuestro 
entendimiento con su Mensaje! 

   4.25. Apocatastasis.- 

La idea de que “todo acabe en Belleza” está bastante enraizada 
en el Hemisferio Occidental. En Wikipedia podemos perseguir el 
término “Catastasis, con menciones al Zoroastrismo, la Filosofía 
griega precristiana y su influencia en los textos del Nuevo 
Testamento algo menor, pero creciente en Orígenes, Dídimo el 
ciego, si bien es desechada por Sínodos y Concilios, hasta que 
vuelve a cobrar fuerza en el deseo de muchos, incluidos Unamuno 
o Walter Benjamin. Se trata de la aspiración a que Cristo remedie
incluso el mal del Infierno, restaurando todo al mejor de los
estados al final de los tiempos.

Que el Cosmos no es mero azar parece hoy evidente a la 
mayoría de intelectuales, ¡sin que hayamos de discurrir nosotros 
por otros páramos! Sin embargo es más prudente relevar cuestión 
tan intrincada al albitrio de cada cual, porque en definitiva poco 
podemos nosotros imponer dogmática alguna en temas 
demasiado abstrusos, bastándonos abrirnos a una acción 
liberadora, de deseo de hacer las cosas de forma bondadosa e 



 208 

inteligente, haya o no haya incluso vida eterna, como defendía 
Kant: estamos indeterminados en nuestro hacer, pero debemos 
determinarnos formalmente, en la idea de que la Felicidad no ha 
de ser ajena a esta forma racional y práctica de proceder. 

Evidentemente que la apertura hacia una solución solidaria y 
de defensa de una Teología liberadora se nos torna como la 
opción más saludable para la acción de una humanidad urgida hoy 
día de tantas necesidades, agobiada por tantas tensiones y 
problemas que debemos intentar resolver, ¡colaborando en la 
acción del Dador de toda Coherencia! 

   4.26. Oración de oraciones.- 

¡En todo el Orbe Cristiano todos entendemos que esta sin duda 
se encuentra recogida en el célebre periodo discursivo evangélico 
al que designamos como “La Oración del Padre Nuestro” que 
rezamos En la actualidad alrededor de dos mil millones de 
personas casi a diario en todo el mundo unas cuantas veces! Hace 
aproximadamente unos veinte siglos entiendo que unas veinte mil 
personas pudieron tener la gran oportunidad de escuchar aquellas 
sublimes palabras de Jesús, por Tierras del Israel de aquellos 
tiempos, sometidas bajo el poder del Emperador Romano Tiberio. 

Este fascinante periodo salido de los labios del propio 
Jesucristo, transcrito al Griego desde el Arameo por los cuatro 
Evangelistas, contiene diez subperiodos claramente organizados 
en dos partes! ¡En la primera invocamos en tres de sus 
subperiodos a Dios Padre, en tanto que la segunda se halla 
constituida por siete subperiodos que contienen cada uno un 
ruego hemos de entender que Esencial, pues nos fue propuesto 
por Cristo, del nos consta que fue crucificado en tiempos de 
Poncio Pilatos, Procurador de Tiberio en la Cesarea, que se 



 209 

trasladaba a Jerusalén durante los días de celebración de la Pascua 
del Pueblo Judío. 

La última propuesta de traducción al Castellano es la que 
ordenó Juan Pablo II, donde, por cierto, se modificó el término 
“Deudas” por el de “Ofensas”. El término griego es 
“opheilēmata”. En alguna ocasión he llegado a escribir que este 
cambio de términos podría tener una explicación de tipo 
mercantil a favor de un Neoliberalismo que ahora mismo parece 
asfixiarnos a más de siete mil millones en todo el Planeta, pero 
también lo es que el periodo completo en castellano fue 
simplificado de forma que queda mejor comprendido y, 
consecuentemente, mejor interiorizado por los cientos de 
millones de cristianos hispanoparlantes en él.  

   4.27. Teología de la Liberación.- 

La Metafísica que andamos proponiendo reconoce que “Todo-
lo-que-Hay” está sometido al Principio de la Coherencia, del 
Sentido, de la Palabra, prepara el Camino para comprender en la 
medida de nuestras posibilidades la Palabra e incluso ella misma 
hace el necesario ejercicio exegético para que eso ocurra a la luz 
de la Razón que le es propia al proceder del camino que a toda 
Metafísica, pasada, presente y futura, compete. 

En tal sentido estamos en condiciones de afirmar que podemos 
iniciar un discurso reflexivo acerca del “Teos”, de “Lo-
Supremo”, el “Significante Amo”, en la comprensión de que 
discurso adecuado es aquel que debe ocuparse en buscar  la 
Liberación de los hombres del yugo de la mentira y de lo 
superfluo, en base a lo cual la Teología en sí misma debe ser, 
como la reflexión filosófica que es su preámublo, Solidaria. 



 210 

Reconocemos la importancia de la figura del padre Gustavo 
Gutiérrez, quien directamente acuñó esta terminología, siguiendo 
al pie de la letras las disposiciones pertinentes al respecto del 
Concilio Vaticano II, que tanto bien comportó y comporta a la 
Santa Iglesia Católica. Latinoamérica es desde la sexta década del 
Siglo XX el lugar del Planeta en que este Discurso y sus Prácticas 
se realizan adecuadamente, lo que ha costado la sangre a unos 
cuantos Obispos y Sacerdotes en su afán de contribuir 
decisivamente a la Justicia Social y la Caridad Cristianas. En 
cuanto a la pertinencia del Concilio Vaticano II creo que incluso 
en términos filosóficos su valor como “Ajornamento” está fuera 
de toda duda! 

   4.28. El Papado (3.- 

Nos vamos acercando al final de nuestro Discurso Metafísico, 
pues es Metafísico sin duda, aunque quepa entender mi 
Pensamiento como enclavado en el en absoluto desdeñable grupo 
de los Filósofos Cristianos. Nos viene al dedillo aludir a una 
cuestión importante en el asunto de la especial Presencia del 
Espíritu Santo según los Católicos en las sucesivas elecciones de 
estos Pastores de la Grey de Jesús. 

El Espíritu Santo sopla por supuesto que por doquier, pero en 
este particular en dos direcciones: asegurando las mejores 
elecciones y guiando a cada Pastor en sus Dilemas más delicados. 
No puede negarse la maravilla de que en las elecciones la Iglesia 
Católica ha institucionalizado, a la par que el respeto por la 
votación al más puro estilo democrático, la constante advertencia 
de que el Espíritu Santo siempre soplaría sobre las velas de ese 
gran Barco que es su Iglesia Universal. 



 211 

Por supuesto que en ambos casos hemos de conceder aquello 
de que “Dios escribe con renglones torcidos” y la innealbe 
realidad de que “El tiempo de Dios no es el tiempo de los 
hombres”. 

   4.29. Vida y muerte (3).- 

Abiertos a una Teología que nos libera no hemos de defenderla 
humanamente por el hecho de que sea para nosotros un caramelo 
para soportar nuestros miedos. La postura del metafísico debe ser 
valiente. Sin embargo, como Filósofos Cristianos admitimos la 
realidad de Jesucristo y leemos con gusto sus palabras, que nos 
han llegado a través de los Evangelistas y unos cuantos 
valiosísimos testigos más, como lo son nada menos que Pedro, 
natural de Galilea e hijo del Cebedeo, como su hermano Santiago, 
quien entró a España a través de mi Tierra, en aquellos entonces 
Cartagonova, y Pablo, natural de Tarso y las Cartas de algunos 
más de entre sus Discípulos. 

Jesús afirmó ser “La Verdad, el Camino y la Vida” y llegó, 
según el testimonio de todos estos, a la muerte volviendo de ella 
por unas 40 días, en un “Cuerpo Glorioso” visible y tangible. Se 
dice que sólo otros privilegiados tuvieron la posibilidad de 
retornar antes de marchar definitivamente, como los 3 vueltos a 
la vida por El mismo (la hija de Jairo, el hijo de la viuda de Naín 
y Lázaro) y a lgún caso más, como el de Buda. 

Para nuestra consideración nos bastan los casos citados por 
aquellos Teólogos Cristianos que propugnen un discurso no 
represivo, acorde con las enseñanzas de un Jesús Justo y 
Misericordioso, ¡que nos permite, misteriosamente, 
determinarnos al tiempo que se cumple el Plan que ha previsto 
para toda su Creación! 



 212 

   4.30. “Omne consumatum est”.- 

Estas palabras, pronunciadas por Jesús justo antes de expirar 
en la Cruz, comportan la corroboración de su Plan Divino, 
narrado con parsimonia bíblica en el Antiguo Testamento. El 
“Hijo del hombre” termina su Calvario con todo su papel 
cumplido: el de mostrarse a todas las Naciones de la Tierra en el 
momento preciso de la Historia de la Humanidad, el momento de 
una Nueva Era en la que todas esas Naciones no han tenido más 
remedio que coincidir. 

Nuestras consideraciones, propias de filósofos dedicados al 
discurrir metafísico aún alcanzan a colegir todas estas cosas sin 
ruborizarnos pensando que obramos movidos por intereses 
externos a la tarea que nos es propia. 

Se nos acusará por invocando que elucubramos, que 
superamos los límites de todo conocimiento posible. Pero ¿¿acaso 
no traspasan ellos cuando les apetece todo límite posible del 
conocimiento cuando gastan cantidades inmensas para intentar 
fijar los confines espaciotemporales del Universo? Desde luego 
dos obrares que superen la legalidad no justifican nada. ¡Pero, sin 
embargo, la Humanidad precisó, precisa y seguirá precisando de 
sus Físicos y de sus Metafísicos! 

   Surrexit 3.- 

Parecerá poco ortodoxo que en un libro sobre Metafísica 
escribamos de esta guisa, pero es el caso que yo no opino lo 
mismo al respecto. Lo cierto es que estoy en estos momentos 
precisamente, el sábado que precede inmediatamente al llamado 
“Domingo de Ramos”, la Película “Resucitado”,, dirigida por 



 213 

Paul Allegro, a disposición del gran público a partir de 2016, que 
puede encontrarse fácilmente en las plataformas digitales al uso. 
Yo mismo sin ver he podido comprarla hace cosa de una hora por 
algo más de 6 euros en Youtube. La película, según puede leerse 
en Internet, está basada en los Evangelios, guardando alguna 
similitudes con la novela homónima de Stephen Dando Collins 
“El informe de Judea”. 

Su argumento nos viene al pelo para nuestros propósitos, 
siempre volcados hacia la acotación de unas cuantas claves para 
la elaboración de un nuevo discurso metafísico. Un Tribuno 
romano es encargado de acallar cualquier revuelta posible a causa 
de la Crucifixión y resurrección de Jesús de Nazaret. Sin embargo 
el tribuno queda golpeado cuando en su misión llega a toparse en 
una habitación con once personas que rodean al recientemente 
crucificado que les muestra sus heridas. 

Noes la única película que viene a ponernos de manifiesto la 
Resurrección de Jesús de Nazaret. ¡Sin embargo los argumentos 
más determinantes al respecto están completamente patentes en 
la “Sindone” de Turín! 

Hoy día es plenamente admitido por el mundo científico que 
las investigaciones de 1988 mediante el Carbono 14 llevadas a 
cabo por 3 distintos Laboratorios de fama mundial están 
corregidas y rebatidas, pues se admite que se usaron en aquel 
momento muestras procedentes de una reconstrucción medieval 
del tejido. 

Las investigaciones posteriores a ese año, en que a la sazón me 
encontraba dando clases en el Instituto Isaac Peral de Cartagena 
participando de los que dudábamos de la autenticidad del 
Sacratísimo Lienzo, ¡nos están mostrando la alta probabilidad de 



 214 

que el lienzo en efecto pueda ser el que realmente rodeó al Cuerpo 
de Jesús de Nazaret! 

   4.31. Veni Creator.- 

   “Ven, Espíritu Creador, visita las almas de tus fieles, llena 
de la gracia de arriba los corazones que Tú creaste. 

Tú, que eres llamado Paráclito, don del Dios Altísimo, fuente 
viva, fuego, caridad y espiritual unción. 

Tú, con tus siete dones, el dedo de la diestra paterna, Tú, 
prometido fiel del Padre, que enriqueces las gargantas con la 
palabra. 

Enciende tu luz en los sentidos, infunde tu amor en los 
corazones, fortalece con tu constante virtud la debilidad de 
nuestro cuerpo. 

Aleja al enemigo a lo lejos, y danos pronto la paz: así, siendo 
Tú nuestro guía, evitaremos todo mal. 

Haz que por Ti conozcamos al Padre, y también conozcamos 
al Hijo; y que en Ti, Espíritu de ambos, creamos en todo tiempo. 

Gloria a Dios Padre, y al Hijo que de entre los muertos 
resucitó, y al Paráclito, por los siglos de los siglos. Amén”. 



 215 

EPÍLOGO 

¡Permítanseme las breves palabras que siguen a modo de 
advertencias finales. 

1. 1. Estos dos libritos, porque, como bien he avisado en la
introducción general  que los precede, dos libros componen esta
obra, se encuentran contagiados de la urgencia y dolor de nuestro
tiempo, aunque también de la esperanza.

es cierto que cada uno de ellos merecería mucha más
atención de parte de su autor, porque sus diversos
parágrafos son como frutas de las que puede extraerse
mucho más zumo.

2. distinta es la intención de cada uno de ellos aunque se
complementan como llegan a complementarse el recipiente
y un contenido posible para el mismo, entendiendo que el
contenido que realmente llego a ofrecer es el mejor de los
posibles para su cuidado recipiente. ¡dado que hasta la
fecha pocos me leen y piropean no creo demasiada
desvergüenza tratarme a mí mismo en esta forma!



 216 

   3.- en efecto, estoy convencido de que muchas de las 
cuestiones aquí tratadas merecen mucho mejor tratamiento 
y casi un estudio, pero todo marcha a tal velocidad que no 
quería dejar por más tiempo el dar a conocerlas. 

 
   4.- supongo que esto puede impulsarme en adelante a seguir 

escribiendo, adornado con las vestiduras del filósofo 
cristiano, con la dureza del asceta o con el arrebato del 
místico, pero siempre urgido por escribir para bien de los 
demás y, por supuesto, con ganas de ser leído, porque 
escribir para que a uno no lo lean, o tañer un instrumento 
para que nadie nos escuche, es un suplicio más a añadir en 
el rosario de suplicios que estos tiempos a muchos nos 
tocan. 

 

   5.- la hipérbole precedente tampoco llega a desgarrarme tanto. 
he de confesar complacido que estoy muy satisfecho de mi 
vida, aunque es cierto que está salpicada de muchas cosas 
tristes, incluida esta cierta soledad que a veces araña mis 
entrañas, aunque comprenda que es otro de los males 
endémicos de nuestro ya demasiado persistente presente. 

    

6. las sincronías me persiguen. ¡tanto es así que termino estas 
páginas el día de mi 67 cumpleaños. 

 

Pedro Jesús Egio Rodríguez. 22 de Octubre de 2025. 

  

  



 217 

 

 

BIBLIOGRAFÍA 

 

 

   Nota previa.- 

 La Bibliografía que ofrecemos a continuación no 
pretende ser exhaustiva. Esa pretensión sería una exigencia 
muy difícil de cumplir, dadas las pretensiones de esta obra, 
así como por el hecho de que he tenido oportunidad de contar 
con el estudio concienzudo de muchísimos más libros y 
autores de los que se referencian, de forma en que la 
dificultad no estriba en mi ceguera, aunque siempre las 
circunstancias particulares de los autores afectan en todo caso 
a sus obras. La dificultad estriba en las características 
esenciales de los dos tratados que constituyen este estudio. 

Tal y como he apuntado en la Cuestión previa 
dieciochoava del primero, ha de comprenderse la pertinencia 
de atender a los Fragmentos de los Presocráticos, las obras 
completas de Platón, Aristóteles, San Agustín, Santo Tomás, 
Descartes, Hume, Kant, Hegel, Marx, Nietzsche…, así como 
a los textos principales de todos los filósofos del Siglo XX. 
Pero también a toda la producción filosófica posible de este 
primer cuarto del Siglo XXI, así como a las obras generales 
ya canónicas en los estudios de Filosofía, como las historias 
de la Filosofía, los Diccionarios de Filosofía y las 
Monografías más afamadas y todos los textos que nos abren 
al campo de los saberes particulares, propios de las ciencias 
Naturales, la Física en su triple aspecto actual más las 



 218 

Ciencias de la Vida y Sociales, los textos literarios e incluso 
las producciones artísticas en el terreno de las 7 artes clásicas, 
el llamado “Octavo arte” y las vanguardias artísticas, 
influidas por la multidisciplinariedad artística y la inclusión 
en todo ello de la Electrónica y la posterior informatización 
y Digitalización. 

Con todo me atrevo a detallar la que figura a continuación, 
buscando la conveniente simplificación en la misma y tan 
sólo a título orientativo, esperando que quien guste de 
acercarse a estas páginas tenga en ella una importante 
referencia para la comprensión de las Tesis que aquí se 
defienden.. 

 

 

 

ABBAGNANO, NICOLA: “Historia de la Filosofía”. Ed. 
Montaner y Simón, 3 Vol.s, 1964. 

ADAM, KARL: “Jesucristo”. E. Herder, 1964. 

ALONSO PUIG, MARIO: “Reinventarse”. Ed. Plataforma, 2010 
(ISBN 978-84-96981-78-2). 

AGLETON, TERRY: “Por qué Marx tenía razón”. Ed. Península, 
2011 (ISBN 978-84-9942-115). 

ARENDT, HANNAH: "Eichmann en Jerusalén. Estudios sobre 
la banalidad del mal". Ed. Lumen, 1999 (ISBN 84-264-1271-
8). 

AARENDT, HANNAH: “La condición humana”. Trad. Ramón 
Gil Novales. Paidós Editores. (ISBN 978-84-493-3163-3). 



 219 

BAUMAN, ZIGMUNT: “La modernidad líquida”. Trad. Mirta 
Rosenberg. Ed. Fondo de Cultura Económica de España 
(ISBN 978-84-375-0759-0).  

BERKELEY, GEORGE: “Tratado sobre los principios del 
conocimiento humano”. Ed. Alianza (ISBN 84-206-0581-6). 

BIBLIA DE JERUSALÉN. Ed. Desclée de Brouwer (ISBN 84-
330-0022-5). 

CAMPILLO MESEGUER, ANTONIO: “Adiós al progreso. Una 
meditación sobre la Historia”. Ed.  

CAMPILLO MESEGUER, ANTONIO: ”Grecia y nosotros. La 
herencia griega en la era global”. Ed. Abada, Madrid, 2023 
(ISBN 978-84-19008-48-0). 

CAMPILLO MESEGUER, ANTONIO: “Un lugar en el mundo”. 
Ed. Catarata 

(ISBN 978-84-9097-739.5). 

CANGUILHEM, G.: “Lo normal y lo patológico”. Ed. Siglo 
Veintiuno 1971. 

CANNON, DOLORES: “Jesús y los esenios”. Ed. Luciérnaga, 
1996 (ISBN 84-87232-74-4). 

CERCAS, JAVIER: “El loco de Dios en el fin del mundo”. Ed. 
LITERATURA RANDOM, 2025 (ISBN 978-84-397-4529-7(. 

COLLI, GIORGIO: “El nacimiento de la Filosofía”. Ed. Tusquets 

(ISBN 84-7223-577-7).  

DAWKINS, RICHARD: “El relojero ciego”. Trad. Manuel 
Arrollo Fernández (Ed. Tusquets, Barcelona, Col. Metatemas. 
ISBN 978-849066-116-1,1º ed. EPub 2015). 



 220 

DERRIDA.JACQUES: “La diseminación”. Ed. Fundamentos, 
Madrid, 7ª edición.  

(ISBN 84-245-0145-4). 

DERRIDA.JACQUES: “Márgenes de la filosofía”. Ed. Cátedra, 
1989 (ISBN 84-376-0861-9). 

Dussel, Enrique: “Ética de la liberación en la edad de la 
globalización y de la exclusión”. Ed. Trotta. Col. Estructuras 
y procesos, 2002 (ISBN 84-8164-209-6). 

 EGIO RODRÍGUEZ, PEDRO JESÚS: “Pensamientos en torno 
a 2020”. Ed. Diego Marín, (ISBN ). 

EGIO RODRÍGUEZ, PEDRO JESÚS: ”Cincuenta aforismos y 
REFLEXIONES A ALTURAS DE 2022”. Ed. Diego Marín, 
2021 (ISBN 978-84-19398-96-3). También en edición 
electrónica.  

EGIO RODRÍGUEZ, PEDRO JESÚS: “Nietzsche y yo”. Ed. 
Diego Marín (ISBN 978-84-10436-31-2).  

EGIO RUBIO, CARLOS JAVIER Y FERNÁNDEZ TOLEDO, 
PIEDAD: “Tratamiento en la prensa digital de un fenómeno 
geográfico: la Turistificación”. Cuadernos de Turismo, nº 46, 
(2020); pp. 249-267. Universidad de Murcia (ISSN 1989-
4635).  

ELIADE, MIRCEA: “Mito y realidad”. Ed. Guadarrama, 1968. 

ELIADE, MIRCEA: “tratado de historia de las religiones”. Ed. 
Instituto de estudios políticos, 1954. 

HESSEL, STÉPHANE: “¡Indignaos!”. Ed. Destino, 2011 (ISBN 
978-84-233-4471-0). 



 221 

EINSTEIN, ALBERT: “Mi visión del mundo”. Ed. Tusquets, 
2009 (ISBN 978-84-7223-919-7). 

EBEN, ALEXANDER: “La prueba del Cielo”. E. Zenith, 2013 
(ISBN 978-84-1148-4  

FABRIS, ADRIANO: “El Giro lingüístico: hermenéutica y 
análisis del lenguaje”. Ed. Akal, 2001 (ISBN 84-460-1519-6).  

FOUCAUL MICHEL: “Nietzsche, Freud, Marx”. eDe, Actas del 
VII Coloquio Filosófico Internacional de Rayanmont, Julio, 
1964 (Trad. A. González Troyano, Anagrama, Barcelona, 
1970).  

FOUCAULT, MICHEL: “Nietzsche, la Genealogía, la Historia”. 
En “Microfísica del poder”. Ed. La Piqueta, 1978. págs. 7-29.  

FOUCAULT, MICHEL: Las palabras y las cosas, México y 
otros, Siglo XXI, 1968. 

FOUCAULT, MICHEL: “Historia de la locura en la época 
clásica”. Ed. Fondo de Cultura Económica, México, 2ª ed. 
1976.  

FRANKL, VIKTOR EMIL: “El hombre en busca de sentido”. 
Ed. Herder, 1990 (ISBN 84-254-1101-7). 

FREUD, SIGMUND: “Obras completas”. Tr. Luis López 
Ballesteros, Biblioteca Nueva, Madrid  

FROMM, ERICH: “El miedo a la libertad”. Ed. Paidós, 1980 
(ISBN 84-7509-005-2). 

GALEANO, EDUARDO: "Las venas abiertas de América 
Latina". Ed. Siglo Veintiuno, 1981 

(ISBN 84-323-0385-2). 



 222 

GOFFMAN, ERVING: “La presentación de la persona en la vida 
cotidiana”. Ed. Amorrortu, Madrid (ISBN 9789505182008). 

GUARDINI, ROMANO: “Mundo y persona”. Ed. Guadarrama, 
1963. 

GUARDINI, ROMANO: “La esencia del Cristianismo”. Ed. 
Guadarrama, 1964. 

GUITTON, JEAN y otros: “Dios y la Ciencia”. Ed. (ISBN 978-
847444777-4).n  

GUTIÉRREZ, GUSTAVO: “Teología de la Liberación. 
Perspectivas”. Ed. Sígueme, Salamanca, 1975 (ISBN 84-301-
0482-8). 

HAN, BYUNG-CHUL: “La sociedad del cansancio”. Ed. Herder, 
2022 (ISBN 978-84-254-4813-3). 

Han, BYUNG-CHUL: “La sociedad paliativa”. -ed. Herder, 2021 
(ISBN 978-84-254-4631-3). 

Han, BYUNG-CHUL: “Topología de la violencia”. Ed. Herder, 
2020 (ISBN 978-84-1125-788-6.). 

HARVEY, David: “El nuevo imperialismo”. Ed. Akal, 2004 
(ISBN 84-460-2066-1). 

HAWKING, STEPHEN W.: "A hombros de gigantes". 

Ed. Crítica, 2004 (ISBN 84-8432-568-7). 

HAWKING, STEPHEN W.: "El universo en una cáscara de 
nuez". Ed. Planeta, 2002 (ISBN 84-8432-293-9). 

HAWKING, STEPHEN W.: "Historia del tiempo". Ed. Planeta, 
2013 (ISBN 978-84-9892-514-2). 

HAWKING, STEPHEN W.: "La naturaleza del espacio y el 
tiempo". Ed. Debate, 1998 (ISBN 84-8306-032-9). 



 223 

HEGEL, GEORG WILHEM: FIEDRICH: “Fenomenología del 
Espíritu”. Fondo de Cultura Económica. (ISBN 84-375-0203-
9). 

HEGEL, GEORG WILHEM: “Lecciones de Filosofía de la 
Historia Universal”. Ed. Revista de Occidente.  

HEIDEGGER, MARTIN: “Carta sobre el humanismo”. Ed. 
Taurus 1959. 

HEIDEGGER, MARTIN: “La proposición del fundamento”. 
Ediciones del Serbal, 1991 (ISBN 84-7628-079-3). 

HEIDEGGER, MARTIN: “Qué significa pensar”. Ed. Nova 
1964. 

HUME, DAVID: “Ensayo sobre el entendimiento humano”. Ed.  

JARAUTA MARIÓN, FRANCISCO: “La Filosofía y su otro”. 
Ed. Pre-textos, Valencia, 1979 (ISBN-: 84-85O8I-26-9) 

KANT, IMMANUEL: “Crítica de la Razón Práctica”. Ed. Losada 
(ISBN 978-950-03-9317-1). 

KANT, IMMANUEL: Crítica de la Razón Pura”. Ed. Alfauara 

KANT, IMMANUEL: Crítica del Juicio”. Ed. Espasa-Calpe 
(ISBN 84-239-1620-0). 

KANT, IMMANUEL: “La paz perpetua”. 

KANT, IMMANUEL: “Prolegómenos a toda Metafísica 
Futura”. Ef. Porrúa (ISBN 9700744345). 

KELLER, WERNER: “Y la Biblia tenía razón”. Ed. Omega, 
1957. 

KIERKEGAARD, SÖREN: “Temor y temblor” Editora 
Nacional, Madrid 1975.  



 224 

KIRK, C. S., RAVEN, J. E. Y SCHOFIELD, M.: “Los filósofos 
presocráticos”. Trad. Jesús García Fernández. Ed. Gredos, 
Madrid, 1966. 

KÜNG, HANS: “Una Teología para el nuevo Milenio”. E. 
Alianza, 1989 (ISBN 84-226-3672-7). 

KÜNG, HANS: “¿Existe Dios?”. Ediciones Cristiandad, 1979 

LÔWITH, KARL: “De Hegel a Nietzsche”. Ed. Sudamericana, 
Buenos Aires, 2ª ed. 1974).  

LACAN, JACQUES: “Seminario 1. Los escritos técnicos de 
Freud”. Ed. (ISBN 109501239713 

LACAN, JACQUES: “Los cuatro conceptos fundamentales del 
psicoanálisis” Barcelona, Barral, 1977.  

LACAN, JACQUES: “Escritos”. Ed. Siglo XXI, 1986 (ISBN 
978-607-0058-5) 

LÓPEZ-ARANGÚREN, JOSÉ LUIS: “Ética y desmoralización 
(Conferencia y Coloquio)”. Grabaciones especiales de la 
O.N.C.E., 1988  

LÓPEZ-ARANGÚREN, JOSÉ LUIS: “Implicaciones de la 
Filosofía en la vida contemporánea” Ef. Taurus, 1963. 

LORENZO, L. Y PAUL, A. (compiladores): “Perspectivas de 
investigación en Filosofía. Aporías de la razón moderna”. Ed.  

MAGRIS, CLAUDIO: “Utopía y desencanto”. Ed. Anagrama, 
2001 (9788433940544).  

 MARTÍN DESCALZO, JOSÉ LUIS: “Apócrifo de maría y otros 
escritos sobre la Madre del Señor”. Ed. Sígueme, 2011 ISBN 
978-84-3001-1760-4). 



 225 

MARTÍN DESCALZO, JOSÉ LUIS: “Razones para la 
esperanza”. Ed. Sociedad de Educación Atenas, 1991 (ISBN 
84-7020-185-9). 

MARTÍN DESCALZO, JOSÉ LUIS: “Vida y misterio de Jesús 
de Nazaret”. Ed. Sígueme, 1987 (ISBN 978-84-301-0994-4). 

MARTÍNEZ, MADO: “La prueba”. Ed. Planeta, 2016,E-book 
(ISBN 978-84-08-05177-7). 

MARX Y ENGELS: “Obras escogidas de Marx y Engels”. (Ed. 
Akal, 2 Vol.s, 1975). 

MERLEAU-PONTY, M.: “Signos”. (Seix-Barral, 2ª ed., 
Barcelona, 1973).  

MESSORI, VITTORIO: “La apeusta por la muerte”. Ed. 
Biblioteca de autores cristianos 1995 (ISBN 84-7914-175-1). 

MONDADORI, L. y MESSORI, V.: “La conversión. Una 
historia personal”. Ed. Grijalbo, 2004 (ISBN 84-253-3874-3). 

MONTAIGNE, MICHEL: “Ensayos”. 3 Libros, Ed.  

MOODY, RAYMOND A.: “Reflexiones sobre vida después de 
la vida”. Ed. Edaf, 1991 (ISBN 84-7166-584-0). 

MOODY, RAYMOND a.: “Vida después de la vida”. Ed. Edaf, 
1991 (ISBN 978844143 

MORALES Y MARÍN, JOSÉ LUIS: “John Henry Newman”. 
Ed. Eunsa (E-book), 2015 (ISBN 978-84-313-5543-2). 

MOSTERÍN, JESÚS: “Los lógicos”. Ed. Espasa Calpe, 2000 
(ISBN 84-239-9755-3). 

MUGUERZA, JAVIER: “La concepción analítica de la 
Filosofía”. Selección de textos de Muguerza sobre varios 
autores. Ed. Alianza Universal, 1981 (ISBN 84-206-8032-X). 



 226 

NIETZSCHE, FRIEDRICH.: “Obra Completa”. Ed. Tecnos, 4 
Tomos, 2011 (ISBN 978843095221-2). 

Ramírez, Mario: “El nuevo Realismo, la Filosofía del Siglo 
XXI”. Ed. SIGLO XXI, 2014 (ISBN 6070307410). 

ORTEGA Y GASSET: “¿Qué es la Filosofía?”. Revista de 
Occidente, 1961. 

PAPA FRANCISCO: “Fratelli tutti”. Encíclica. 

PAPA FRANCISCO: “Laudato si”. Encíclica. 

PASCAL, BLAISE: “Pensamientos”. Ed. Alianza, 1986 (ISBN 
84-206-1800-4).  

PENROSE, ROGER: "Lo grande, lo pequeño y la mente 
humana". Ed. Cambridge University Press, 1999 (ISBN 84-
8323-047-X). 

PICH, ANTONIO: “Los secretos del boson de Higgs”. ED . Los 
libros de la Catarata, 2021 (ISBN 978-84-13523-36-1). 

POPPER, KARL Raimund: “La sociedad abierta y sus 
enemigos”. Ed. Paidós, 1981  

(ISBN 84-8310-668-X).N 84-7509-099-0). 

ROITMAN, ADOLFO: “Sectarios de Qumrán”. Ed. Martínez 
Roca, 2000 (ISBN: 84-270-2549-1). 

SAFRANSKI, RÜDIGER: “El mal o el drama de la libertad 
humana”. Ed. Tusquets, 2000 (ISBN 84-8310-668-X). 

SANS SEGARRA, MANUEL y Cebrián, J. C.: “La 
Supraconciencia existe. Vida después de la vida”. Ed. Planeta, 
2024 (ISBN 97884082928-2). 



 227 

SANTOS OTERO, AURELIO (Recopilador): “Los Evangelios 
Apócrifos”. Ed. Biblioteca de Autores Cristianos, B.A.C., 5ª 
ed. 2024 (ISBN 978-84-220-1409-6). 

SARTRE: JEAN PAUL: “El ser y la nada”. Ed. Losada (ISBN 
978-950-03-9307-2  

SARTRE, JEAN PAUL: “El Existencialismo es un humanismo”. 
Ed.  

SCHELER, MAX: “El puesto del hombre en el Cosmos”. Ed. 
Losada, 1967. 

SCHOPENHAUER, ARTHUR.: “El mundo como voluntad y 
representación”. Ed. Aguilar 2ª ed, 1960 (2 vol.s(.  

SPENGLER, OSWALD: “La decadencia de Occidente”. Ed. 
Espasa-Calpe, 1958. 

SPINOZA, BARUCCI: “Ética demostrada según el orden 
geométrico”. Ed. F.C.E., 1958. 

SPINOZA, BARUCCI: “Tratado Teológico-político”. Ed. 
Sigueme, 1976 (ISBN 843010421-6). 

STEINER, GEORGE: “Diez razones para la tristeza del 
pensamiento”. Ed. Siruela, 2997 (ISBN 84-9841-033-4). 

STEINER, GEORGE: “Heidegger”. Ed. Fondo de Cultura 
Económica, 1983. 

STEVENSON, IAN: “Veinte casos que nos hacen pensar en la 
reencarnación”. Ed. Mirach, 2003 (ISBN 84-87476-33-3). 

TAMAYO, Juan JOSÉ: “Cristianismo radical”. Ed. Trotta (ISBN 
978-84-1364-218-5(1 

TOINBEE, ARNOLD J.: “La Europa de Hitler”. Ed. Vergara, 
1963 



 228 

Toynbee, ARNOLD J, KÖSLER, ARTHUR y otros: “La vida 
después de la muerte”. Ed. Edhasa, 1989 (ISBN 84350-
19419-3). 

TRÍAS, EUGENIO.: “La edad del espíritu”. Ed. De Bolsillo, 3ª 
edición 2006 (ISBN 8483462089). 

TRÍAS, EUGENIO: “Por qué necesitamos la Religión”. Ed. Plaza 
y Janés, 2000 (ISPBN 84-8450-025-X). 

TROCHU, FRANCIS: “El cura de Ars”. Ed. Palabra, 2005 (ISBN 
84-8239-722-2 

UNAMUNO, MIGUEL DE: “Del sentimiento trágico de la vida 
en los hombres y en los pueblos”. Ed. Espasa-Calpe, 1941.  

VATTIMO, GEANNI: “Las aventuras de la diferencia. Pensar 
después de Nietzsche y Heidegger”. 

Ed. Península, 1986 (ISBN: 84-297-2401-X). 

VERNANT, JEAN PIERRE” “Los orígenes del pensamiento 
griego”. Ed. Paidós (ISBN 84-7509-743-X). 

VILLACAÑAS BERLANGA, JOSÉ LUIS: "Racionalidad 
crítica. Introducción a la filosofía de Kant"-. Ed. Tecnos, 
Madrid, 1987 (ISBN 978830913763)4 

WEBER, MAX: “La Ética Protestante y el Espíritu del 
Capitalismo”. Ed. Pen’insula, 1969. 

 WITTGENSTEIN, LUDWIG: “Tractatus Logico-
Philosophicus”. Tr. Enrique Tierno Galván, Alianza Editorial, 
Madrid, 1975.  

WITTGENSTEIN, LUDWIG: “Investigaciones filosóficas”. Ed. 
Crítica, 1988 (ISBN: 84-7423-343-7) 



 229 

YALLOP, DAVID: “El nombre de Dios”. ED. Booket (ISBN 
978-840807570-7). 

YUSTE, RAFAEL: “El cerebro, el gran teatro del mundo”. Ed. 
Paidós (ISBN 978-844934283-7). 

ZUBIRI, XAVIER: “Inteligencia y Razón”. Ed. Alianza, 1983 

(ISBN 84-206-9016-3). 

ZUBIRI, XAVIER: “Naturaleza, Historia, Dios”. Editora 
Nacional, 1951 

ZWEIG, STEFAN: “El misterio de la creación artística”. Ed. 
Sequitur, 2007 (ISBN 978-84-95363-35-0). 

 

  





 231 

ÍNDICE 

	
INTRODUCCIÓN GENERAL ................................................... 7 
 

PARTE PRIMERA 
PROLEGÓMENOS A TODA METAFÍSICA 

COHERENTE PRESENTE Y FUTURA 
SECCIÓN PRIMERA. Cuestiones Previas .............................. 19 

SECCIÓN SEGUNDA. BREVE RECORRIDO 
HISTÓRICO ...................................................................... 31 

SECCIÓN TERCERA .............................................................. 65 

Claves para las Metafísicas presentes y futuras en favor de 
su coherencia. ..................................................................... 65 

1.3.1. Propósito de esta tercera Sección. ................................ 65 
1.3.2. Enumeración de Algunas Claves de carácter 
previo.- .................................................................................... 66 
1.3.3. causalidad y casualidad, azar y necesidad.- .................. 68 
1.3.4. Determinismo e indeterminismo.- ................................ 69 
1.3.5. Conciencia y concienciación.- ...................................... 70 
1.3.6. El árbol del saber. ......................................................... 71 
1.3.7. La cuestión de Dios ...................................................... 72 
1.3.8. Globalidad. ................................................................... 73 
1.3.9. La “vieja” cuestión del Ser.- ......................................... 73 
1.3.10. Filosofía Primera y Filosofías Parciales.- ................... 74 
1.3.11. La cuestión del sentido de la Historia.- ...................... 74 
1.3.12. Verdad y Mentira.- ..................................................... 75 



 232 

1.3.13. Paz, Fraternidad y Humanismo.- ................................ 76 
1.3.14. Ecologismo.- ............................................................... 76 
1.3.15. Negacionismo.- ........................................................... 77 
1.3.16. Defensa del antimilitarismo.- ..................................... 78 
1.3.17. Filosofía y Lenguaje.- ................................................. 78 
1.3.18. Metafísicas, Lógicas y Gnoseologías.- ....................... 78 
1.3.19. Filosofía y Religión. ................................................... 79 
1.3.20. Filosofía y moral. ........................................................ 80 
1.3.21. Filosofía y Matemática. .............................................. 80 
1.3.22. Físicas y Metafísicas. .................................................. 81 
1.3.23. Los Discursos Metafísicos ante las Ciencias de la 
Vida. ....................................................................................... 82 
1.3.24. Claves en relación a las Neurociencias.- .................... 82 
1.3.25. Claves en relación a la Antropología Filosófica.- ...... 83 
1.3.26. Claves en relación a las Tecnologías.- ....................... 83 
1.3.27. Consideración en torno a las Artes.- ........................... 84 
1.3.28. Claves en relación a los Materialismos.- .................... 84 
1.3.29. Progreso, Identidad y Diferencia.- .............................. 85 
1.3.30. Necesidad de las Metafísicas.- ................................... 85 

 

PARTE SEGUNDA 
MI PENSAMIENTO METAFÍSICO, EL ESPACIO DE 

LAS CONCIENCIAS. 
2.1 Propósito de esta Segunda Parte.- .................................... 89 
2.2. La Conciencia como punto de partida.- ........................... 91 
2.3. Inteligencia natural.- ........................................................ 94 



 233 

2.4. El sentido de la Historia (I).- ........................................... 95 
2.5. Kant (1).- ......................................................................... 96 
2.6. Con respecto a Marx, Nietzsche y Freud.- ...................... 98 
2.7. Con respecto a la Fenomenología Existencial.- ............... 99 
2.8. Con respecto al Pensamiento Neoescolástico.- ............. 100 
2.9. Einstein.- ........................................................................ 102 
2.10. El Lenguaje (1).- .......................................................... 103 
2.11. Determinismo e Indeterminismo.- ............................... 105 
2.12. En pos de la Verdad.- .................................................. 108 
2.13. Discurriendo acerca del Militarismo.- ......................... 109 
2.14. Mi discurrir a propósito de la teoría ecológica y sus 
prácticas.- .............................................................................. 110 
2.15. Contra el Nihilismo y el Negacionismo.- .................... 111 
2.16. Con respecto a la Gnoseología.- .................................. 113 
2.17. Consideraciones sobre Lógica y Matemática.- ............ 114 
2.18. La Praxis.- .................................................................... 116 
2.19. Consideración de las Físicas.- ..................................... 118 
2.20. Acerca de las Ciencias de la Vida.- ............................. 119 
2.21. Acerca de las Ciencias Sociales.- ................................ 120 
2.22. La cuestión de la digitalización (1).- ........................... 121 
2.23. La grandeza de J. S. Bach.- ......................................... 122 
2.24. Esfera y ser (1).- .......................................................... 123 
2.25. El puesto del Hombre en el Cosmos.- ......................... 124 
2.26. Producción y Tecnología.- ........................................... 125 
2.27. Progreso, Identidad y Diferencia.- ............................... 126 
2.28. Filosofía y Teología.- .................................................. 127 



 234 

2.29. El Papado (1).- ............................................................. 128 
2.30. Vida y muerte (1).- ...................................................... 130 
2.31. Polisemia del término “Materialismo”.- ...................... 131 
2.32. Surrexit (1).- ................................................................ 132 
2.33. Colapso y Esperanza.- ................................................. 133 
 

PARTE TERCERA 
MI PENSAMIENTO METAFÍSICO, RACIONALIDAD 

Y MISTERIO 
3.1. Propósito de esta tercera parte.- ..................................... 137 
3.2. Partimos de un gran misterio que se deja razonar: 
nuestra Conciencia.- ............................................................. 137 
3.3. Inteligencia Artificial.- .................................................. 138 
3.4. El sentido de la Historia (2).- ........................................ 140 
3.5. Kant (2).- ....................................................................... 141 
3.6. Pascal.- ........................................................................... 143 
3.7. Wittgenstein.- ................................................................ 144 
3.8. Michel Foucault.- .......................................................... 145 
3.9. Penrose (3).- .................................................................. 147 
3.10. El Lenguaje (2).- .......................................................... 148 
3.11. Libertad y Destino.- ..................................................... 149 
3.12. Razón y Misterio, Misterio y Razón en el “Libro de 
Libros”.- ................................................................................ 151 
3.13. Expulsados del Paraíso Terrenal ................................. 153 
3.14. El “Calvario del Espíritu”.- ......................................... 155 
3.15. El penoso camino del saber.- ....................................... 156 



 235 

3.16. El gran anhelo de la Intuición Intelectual.- .................. 157 
3.17. Impresiones y Dianoia.- ............................................... 158 
3.18. La pregunta por el quehacer.- ...................................... 159 
3.19. El Cosmos, Nosotros y el Microcosmos.- ................... 160 
3.20. Las palabras y las cosas.- ............................................. 161 
3.21. Trazando Genealogías.- ............................................... 162 
3.22. La cuestión de la digitalización (2).- ........................... 162 
3.23. Arte y Metafísica.- ....................................................... 163 
3.24. Esfera y ser (2).- .......................................................... 164
3.25. Juan -Bautiste María Vinney.........................................165  

3.26. Juan Bosco.- ................................................................. 165 
3.27. Carlo Acutis.- ............................................................... 166 
3.28. Gnosis, Agnosticismo y Fe Católica.- ......................... 167 
3.29. El Papado (2).- ............................................................. 168 
3.30. Vida y muerte.- (2).- .................................................... 169 
3.31. Polisemia del término “Idealismo”.- ........................... 170 
3.32. Surrexit 2.- ................................................................... 171 
3.33. Razón y Fe.- ................................................................. 172 

PARTE CUARTA 
MI PENSAMIENTO METAFÍSICO, IN PRINCIPIO 

ERAT VERBUM. 
4.1. En el Principio era el Verbo.- ........................................ 177 
4.2. Conciencia, Visión y Creencia.- .................................... 178 
4.3. DIOS ES Inteligencia y AMOR, Amor e 
Inteligencia.- ......................................................................... 182 
4.4. El sentido de la Historia (I).- ......................................... 184 



 236 

4.5. Kant (3).- ....................................................................... 187 
4.6. John Henry Newman.- ................................................... 188 
4.7. Simone Well.- ................................................................ 189 
4.8. Teresa Benedicta Edistein.- ........................................... 190 
4.9. Física cuántica, Física clásica y Astrofísica.- ................ 191 
4.10. El Lenguaje (3).- .......................................................... 192 
4.11. Determinación e indeterminación. El caso Judas 
Iscariote.- .............................................................................. 193 
4.12. El pecado.- ................................................................... 195 
4.13. En las Catacumbas.- .................................................... 195 
4.14. Patrística y Agustinismo.- ........................................... 197 
4.15. La Escolástica y los cimientos del Capitalismo 
moderno.- .............................................................................. 198 
4.16. Una incipiente Globalización.- .................................... 198 
4.17. Clasicismos, Luces y Sombras.- .................................. 199 
4.18. Metrópolis y Colonias.- ............................................... 200 
4.19. Los dos Bloques.- ........................................................ 201 
4.20. Las “Líneas rojas” de nuestro presente.- ..................... 201 
4.21. La cuestión de la Digitalización (3).- .......................... 202 
4.22. Olivier Messiaen.- ....................................................... 204 
4.23. esfera y ser (3).- ........................................................... 205 
4.24. Jesús de Nazareth.- ...................................................... 206 
4.25. Apocatastasis.- ............................................................. 207 
4.26. Oración de oraciones.- ................................................. 208 
4.27. Teología de la Liberación.- .......................................... 209 
4.28. El Papado (3.- .............................................................. 210 



 237 

4.29. Vida y muerte (3).- ...................................................... 211 
4.30. “Omne consumatum est”.- ........................................... 212 
Surrexit 3.- ............................................................................ 212 
4.31. Veni Creator.- .............................................................. 214 

EPÍLOGO ............................................................................. 215 
¡Permítanseme las breves palabras que siguen a modo de 
advertencias finales. .............................................................. 215 

BIBLIOGRAFÍA .................................................................. 217 






